
Sebestény, Anikó (2013)

L'offrande domestique à Bali – Un ancrage quotidien dans le monde, in : 
Transmettre ? Entre anthropologie et psychanalyse, regards croisés sur des pratiques 
familiales, Ed.: F. Hatchuel, L'Harmattan, Paris. pp. 97-128.

Et voici la vidéo de 4 minutes qui illustre l'article.
Les commentaires qui accompagnent la vidéo sont plutôt adressés au grand public. 

L'offrande quotidienne à Bali (avec commentaires)
http://youtu.be/9dF5AXMyItE



 

97 
 

L'offrande domestique à Bali : 
un ancrage quotidien dans le monde 

Anikó Sebestény36 

Introduction 

Lorsqu'on arrive à Bali, île indonésienne à majorité 
hindoue, on ne peut s'empêcher d'être étonné par la coexistence 
apparemment non problématique d'un tourisme bien organisé, 
avec ses hôtels étoilés, ses cafés internet, ses petits magasins et 
ses centres commerciaux, et l'omniprésence d'une culture 
religieuse très rituelle, pratiquée par la plupart des Balinais, avec 
de nombreux temples, cérémonies, et des petites offrandes 
presque partout : dans et devant les maisons, les magasins, dans 
les supermarchés. Technologie, tourisme et rituel se mêlent 
allègrement. Et ce, en dépit des annonces de la disparition 
prochaine de la culture balinaise, qui serait balayée par le flot du 
tourisme, annonces réitérées par les agences de voyage, mais qui 
sont surtout utilisées pour presser les voyageurs de se rendre au 
plus vite à Bali. Il y a évidemment du changement, mais on a 
bien l'impression que ce qui peut être perçu comme la « culture 
traditionnelle balinaise » est très vivace, implique la plupart des 
autochtones qui se disent Balinais (Hindous balinais), même les 
jeunes, donne lieu à de nombreuses manifestations 
cérémonielles, et n'est pas explicitement destinée à l'attention 
des touristes qui pourtant prennent les rituels en photo : 
l'impression générale est que le tout fonctionne bien, tout en 
fonctionnant en parallèle de, et non pas pour le tourisme. 

L'anthropologue se retrouve souvent à collecter les 
derniers souffles de traditions en voie de disparition, écrasées 

                                                 
36 Doctorante en anthropologie, LESC, Université Paris Ouest Nanterre La 
Défense. 



Anikó Sebestény 

98 
 

par la mondialisation économique, religieuse et touristique. 
Tristes tropiques, triste anthropologie. Bali apparaît comme un 
cas exemplaire de rencontre réussie entre culture locale et 
tourisme international. J'ai voulu comprendre le pourquoi de 
cette réussite, comment des générations successives de Balinais 
grandissent en intégrant ce qui apparaît comme « la culture 
traditionnelle balinaise » (je reviendrai sur ce terme) tout en 
devenant capables de gérer un tourisme international 
omniprésent. Au cours de plusieurs séjours entre 2001 et 2011, 
j'ai passé en tout plus de trois années à Bali en milieu urbain, 
chez des familles hindoues balinaises pour la plupart en lien 
avec le tourisme.  

L'observation participante de la vie domestique m'a 
conduite à m'intéresser aux rituels quotidiens. Dans le présent 
article, je montre que par un ré-ancrage quotidien des Balinais 
dans le contexte culturel et religieux « traditionnel balinais », ces 
rituels fournissent aux jeunes comme aux adultes un étayage 
psychique (voir Hatchuel 2010 et l’introduction de ce recueil), 
culturel et social qui me semble jouer un rôle important dans la 
rencontre réussie entre culture locale et monde du tourisme, car 
ils permettent aux individus de faire le va-et-vient entre les deux.  

Cette étude a été menée dans le sud de Bali, surtout dans 
les villes de Denpasar, Sanur et Ubud. Les conclusions valent 
pour toute l'île de Bali, à part peut-être la région de Kuta, où le 
tourisme est présent de façon beaucoup plus intense que dans les 
endroits que j'ai étudiés. Cependant, pour le reste de l'île, ces 
mécanismes semblent bien à l'œuvre. 

Méthode de collecte de données : l'observation participante 

La méthode d'observation utilisée ici est l'observation 
participante. L'anthropologue est un être humain qui, pour sa 
recherche, part à la rencontre d'autres être humains afin de les 
observer en participant à leur vie et à celle de leur communauté, 
tout en prenant des notes. L'objectif est généralement de mieux 
comprendre un certain aspect de ce qu'est l'être humain, de la 
culture étudiée, et souvent, l'anthropologue en arrive à mieux se 
comprendre lui-même. Les critiques de Dan Sperber (1982) sur 
cette méthode sont utiles à prendre en considération. Cependant, 



L’offrande domestique à Bali 

99 
 

l'observation participante est essentielle pour l'appréhension 
qualitative in situ de nombreux phénomènes humains. Cette 
observation directe est très importante car il y a souvent une 
grande différence entre ce que les gens font et ce qu'ils disent 
qu'ils font, non pas parce qu'ils mentiraient (ce qui peut arriver, 
et c'est aussi intéressant), mais pour plusieurs autres raisons ; 
notamment parce que l'être humain n'a souvent qu'une 
perception parcellaire de ses actions et de son environnement 
(voir par exemple Piette 2009 et O'Regan 2001), ne peut ni faire 
attention à tout ni tout retenir dans sa mémoire, et que, de toute 
façon, certaines activités sont difficilement explicitables par la 
parole (Bloch 2001). Ainsi, les discussions et entretiens sont très 
importants, mais doivent être complétés par l'observation de 
l'action dans ses différentes occurrences, imbriquée dans le flot 
de la vie. 

L'observation participante est subjective, dans la mesure 
où c'est une personne avec son point de vue, ses capacités 
sociales et ses intérêts qui va observer, prendre des notes, 
analyser. Cependant, tout type d'observation est subjectif, part 
de présupposés qui influent sur le résultat de l'observation, 
comme le montre par exemple Sophie Houdart (2007) dans sa 
recherche au sein d'un laboratoire en biologie. L'anthropologie 
assume cette subjectivité, ce qui la rend, au final, proche de 
l'objectivité, en décrivant les données recueillies et la situation 
d'observation, produisant de la description dense (Geertz 1973). 

Pour approcher l'offrande quotidienne 

Pour mieux se représenter ce rituel, je propose aux 
lecteurs/trices qui ont accès à internet de regarder un mini-film : 
L'offrande quotidienne à Bali, tourné à Ubud en 2009, pour 
suivre une jeune femme de 17 ans effectuant chez elle un rituel 
d'environ une demi-heure, qui a été résumé en quatre minutes. 
Un autre mini-film, Décalage et anthropologie à Bali, est 
également recommandé37.  

                                                 
37 Tous deux sont accessibles par Google ou par le site personnel de l'auteure :  
https://sites.google.com/site/anikosebesteny/ 



Anikó Sebestény 

100 
 

Avant d'aborder le rituel plus en détail, quelques 
clarifications terminologiques sont nécessaires. 

« Balinais » désigne dans ce texte les Hindous balinais, 
qui eux-mêmes se désignent généralement ainsi. 

Dans l'article, les termes vernaculaires seront proposés en 
italique, puis traduits. Il est utile d'en retenir trois : canang, à 
prononcer 'tcha-nanng' – le petit panier d'offrande quotidienne, 
sanggah – le temple familial que l'on trouve dans chaque unité 
domestique, et plangkiran – le petit autel-étagère dans les 
chambres. Les autres termes apparaissent par souci de précision. 

J'ai dénommé tournée d'offrandes, ou rite de l'offrande 
quotidienne, le rite domestique central étudié. L'action de 
l'accomplir est désignée en indonésien par le terme sembahyang, 
et en balinais par mabakti, ce qui correspond à peu près à prier.  

Les offrandes quotidiennes dont il est question sont 
appelées selon les régions canang, canang sari, ou sesajén (ce 
dernier étant le terme indonésien). Elles ont pour base de menus 
paniers plats de feuilles de palme, de taille à tenir dans la paume 
d'une main, ronds ou carrés selon les endroits. Ces offrandes 
sont jolies et sentent bon : remplies essentiellement de pétales de 
fleurs fraîches de plusieurs couleurs, accompagnées d'éléments 
décoratifs en feuille de palmier, les sampian, elles sont 
aspergées d'huile odorante. Elles contiennent aussi un peu de 
nourriture, et en fonction des régions, d'autres petits éléments 
végétaux qui demandent de la préparation, comme le porosan. 

En regardant le film et/ou en lisant la description qui suit, 
j'invite les lecteurs/trices à s'imaginer ce que cela peut signifier, 
en termes de pratique personnelle et de transmission aux enfants, 
d'effectuer ce rituel chez soi tous les jours. 

Observons le rituel 

Chaque jour, une personne de la famille – généralement 
une fille ou une femme, mais il peut s'agir d'un homme – enfile 
un kamben (rectangle de tissu qui se noue autour de la taille et 
couvre les jambes), une ceinture cérémonielle, se coiffe, puis 
dépose des offrandes à différents endroits précis dans et autour 
de la maison. Les petites offrandes canang sont d'abord 
disposées sur un grand plateau ou un autel, avec des bâtons 



L’offrande domestique à Bali 

101 
 

d'encens allumés qui fument déjà, et un verre contenant de l'eau 
fraîche, souvent mélangée à de l'eau tirta (bénie par un prêtre). 

Le rituel commence au sanggah, le sanctuaire familial, 
que l'on retrouve, dans toutes les maisons balinaises, dans le 
coin situé du côté des deux directions bénéfiques : montagne 
(nord ou sud selon les régions - kaja) et soleil levant (est - 
kangin). Il s'agit d'un espace ouvert, contenant un ensemble 
d'autels de taille et d'importance variables, pouvant être plutôt 
menus ou atteindre des proportions impressionnantes. On y 
trouve invariablement un autel des ancêtres, un autel dédié à 
Sang Hyang Widi, le dieu suprême, et d'autres autels selon les 
lieux et les familles. Les premiers canang y sont déposés, 
comme nous le voyons dans le film. 

Chaque offrande est placée accompagnée d'un bâton 
d'encens, et reçoit quelques gouttes d'eau aspergées à l'aide d'un 
pétale de fleur tenu entre le bout de deux doigts de la main 
droite. La personne effectue ensuite de sa main fleurie un geste 
spécial, comme pour éventer, diriger de sa paume l'air chargé de 
la fumée d'encens vers l'autel auquel l'offrande est destinée. Ce 
faisant, elle murmure quelques mots et regarde l'autel. Elle va 
faire de la sorte pour chaque lieu. A la fin de la « tournée », elle 
s'aspergera la tête de quelques gouttes d'eau et placera le pétale 
derrière l'oreille.  

En sortant de l'enceinte du sanggah, nous passons à côté 
de grandes pierres posées au sol qui signalent le lieu où le 
placenta des enfants nés dans cette maison est enterré. Ces 
pierres, que l'on retrouve dans la plupart des maisons, reçoivent 
un canang (ceci n'apparaît pas dans le film). La jeune femme 
passe du sanggah à la cuisine, laissant derrière elle dans la cour 
un nuage de fumée d'encens. Il s'agit là d'un aspect important de 
ce rituel : il ne se cantonne pas à des espaces délimités comme 
sacrés. Nous voyons fixé sur le mur de la cuisine un petit autel 
ressemblant à une étagère colorée, un plangkiran, qui reçoit un 
canang. Mais le réchaud à gaz, outil tout ce qu'il y a d'ordinaire, 
en reçoit un également. La jeune femme passe à la chambre 
avoisinante, réveillant sa cousine qui s'est endormie en regardant 
la télévision. Là aussi, un plangkiran est fixé au mur, et elle y 
dépose une offrande accompagnée d'eau, d'encens et de prières. 



Anikó Sebestény 

102 
 

Devant la maison de son cousin, son neveu d'environ deux 
ans se joint à elle. Elle se rend à un autel protecteur situé tout au 
fond du jardin, qui marque la fin du territoire domestique. Nous 
passons dans la maison où elle habite. Son père, assis sur un 
canapé, est amusé par ma présence. Un plangkiran posé sur une 
armoire dans sa chambre montre de nouveau à quel point espace 
rituel et espace quotidien sont entremêlés. La quasi-totalité des 
chambres d'habitation balinaises sont dotées d'un plangkiran, 
situé, comme le temple familial, dans l'angle montagne/soleil 
levant. Toutes les pièces sont ainsi orientées, et reçoivent un 
marquage rituel quotidien. 

De nouveau à l'air libre, au centre de la cour, un canang 
est déposé par terre. Nous voyons que le rituel est effectué par 
une seule personne, mais au vu de tous. Les canang déposés 
restent là, bien en vue, jusqu'à ce que l'encens se consume. Ils 
seront ensuite ramassés lors du balayage quotidien, et jetés à la 
poubelle. Le circuit continue, toutes les étapes ne sont pas 
visibles dans le film. Un canang est déposé sur la moto de la 
jeune femme, ce qui en dit long sur l'imbrication entre rituel et 
modernité. Nous terminons devant la porte d'entrée, sur la route. 
Les derniers canang y sont déposés, l'eau est versée par terre. De 
retour au temple familial, la jeune femme prie agenouillée 
devant l'autel central. Son petit neveu gambade autour d'elle, 
puis la rejoint spontanément dans la prière, sans que personne ne 
le lui ait demandé : c'est un joli moment de partage et de 
transmission, d'association spontanée à l'activité de la jeune 
femme. 

Nous avons suivi une tournée d'offrandes de canang. 
Ce rituel se déroule ainsi dans la plupart des habitats à Bali, 
souvent deux fois pas jour, matin et soir. Dans certaines familles 
cependant, les canang ne sont utilisés que tous les trois jours, ou 
lors des jours spéciaux réguliers du calendrier balinais (pleine 
lune, nouvelle lune, kajeng-kliwon), au final environ tous les 
sept jours. Cependant, il existe un autre rituel avec des offrandes 
plus petites qui, lui, est toujours quotidien : le masaiban. Le riz 
cuit le matin est offert aux entités invisibles avant que la famille 
n’en mange. Cette offrande est plus simple que le canang : il 
s'agit d'une pincée du riz cuit posé sur un petit carré de feuille 



L’offrande domestique à Bali 

103 
 

avec quelques épices, sans encens, sans eau. Ces offrandes sont 
déposées aux mêmes endroits que les canang. 

Pour la simplicité du propos, je parlerai de la tournée de 
canang comme de l'offrande quotidienne, ce qu'elle est dans la 
plupart des cas étudiés, secondée pas le masaiban. Je ne traiterai 
pas séparément les cas où le masaiban est quotidien, et la 
tournée de canang seulement régulière. Je considère que ces cas 
sont équivalents du point de vue de mon analyse, car il y a de 
toute façon une tournée d'offrandes quotidiennes, le masaiban, 
et les canang sont très régulièrement utilisés. 

Pour résumer, on peut dire que la tournée d'offrande est 
une (re)prise de contact, rituelle et quotidienne, avec les endroits 
et éléments importants de l'espace domestique, réalisée par une 
personne de la famille, pour et au vu de tous.  

Les autres membres de la famille, qui n'effectuent pas la 
tournée d'offrandes, vont généralement eux aussi prier avec des 
pétales de fleur devant l'autel des ancêtres, comme le fait la 
jeune femme à la fin du mini-film. Cette prière est souvent 
quotidienne, a lieu le matin avant de partir au travail, et/ou le 
soir en rentrant à la maison. 

Ainsi, tous les membres de la famille sont impliqués dans 
une activité rituelle domestique quotidienne. 

L'offrande quotidienne – ancrage et étayage 

Pour faire face au monde, il est important d'avoir des 
racines fermement ancrées dans le sol. L'hypothèse soutenue ici 
est que le rituel de l'offrande quotidienne domestique donne un 
ancrage fort aux personnes qui y participent, et ce à trois 
niveaux importants : il renforce l'adhésion à la vision du monde 
partagée par la communauté hindoue balinaise, affermissant 
l'ancrage de la personne à cette large communauté ; il renforce le 
sentiment d'appartenance à une famille, à une communauté et à 
un lieu précis, ce qui ancre la personne à un niveau très local et 
concret ; il offre un soutien, un étayage important au niveau de 
la gestion des émotions. Ceci résulte des deux premiers 
ancrages, et se voit renforcé par la pratique quotidienne de la 
prière qui est aussi un exercice de discipline émotionnelle ayant 
des effets bénéfiques, comme détaillé plus loin. 



Anikó Sebestény 

104 
 

Ancrage au niveau de la vision du monde : monde visible et 
monde invisible 

Une première façon de présenter la vision du monde des 
Balinais est de dire que leur monde est composé du monde 
visible, sekala, et du monde invisible, niskala, qui sont tous 
deux continuellement présents. Le monde invisible est habité par 
diverses entités divines et démoniaques qui agissent sur le 
monde visible et auxquelles il convient de présenter des 
offrandes en signe de respect et/ou de gratitude. Les ancêtres y 
ont un rôle important et la plupart des Balinais pensent qu'ils ont 
une influence effective sur leur vie. 

Une deuxième façon de présenter cette vision du monde, 
qui nuance la première, consiste à regarder de plus près le rôle 
du rite. Le rite est un mode d'action où l'on endosse des 
comportements prédéterminés que l'on effectue tels quels, avec 
une part d'improvisation (Houseman 2003) ; l'effet produit sur le 
vécu interne est orchestré par le rituel effectué, mais n'est pas 
entièrement déterminé par celui-ci, et varie d'une personne à 
l'autre. A Bali, de grands rites ponctuels et des petits rites 
quotidiens suggèrent très régulièrement la présence continue et 
l'importance du monde invisible et des êtres qui le peuplent. Les 
Balinais petits et grands, pratiquant et voyant ces rites, adhèrent 
à cette vision du monde en fonction de leur âge, de leur 
personnalité, de leur vécu personnel et de leur état d'esprit du 
moment. 

Nous voyons que le rituel de l'offrande présuppose la 
réalité du monde invisible, puisque la personne effectuant le 
rituel communique avec ce monde qui, du coup, se doit d'exister. 
Ainsi, la réalité du monde invisible est affirmée par le rite. Cette 
affirmation est très forte car quotidienne, et ancre chaque jour la 
personne dans la vision du monde de la religion hindoue 
balinaise, où sekala et niskala, monde visible et monde invisible, 
sont continuellement présents. 

Ancrage local et concret 

Cet ancrage est d'autant plus efficace qu'il est très concret. 
Il ne s'agit pas de croire en l'existence d'entités immatérielles en 



L’offrande domestique à Bali 

105 
 

général, mais de croire en l'existence d'entités présentes dans 
l'habitat personnel, avec lesquelles se déroule une 
communication quotidienne. La présence des entités invisibles 
est rendue très visible dans l'espace domestique par la proximité 
du sanctuaire familial qui jouxte les habitations, par les autels 
que l'on trouve à l'entrée, au milieu de la cour et dans chaque 
chambre. Les offrandes quotidiennes rendent cette présence 
encore plus sensible, par une communication rituelle avec ces 
entités, effectuée par une seule personne mais visible de tous. 
Les traces de cette communication sont présentes jusqu'à 
plusieurs heures plus tard, par les offrandes colorées marquant le 
sol, les autels, les objets importants, et par la trace olfactive que 
laissent dans l'air l'encens et les huiles parfumées qui rappellent 
même aux retardataires, dans le noir, que le rituel a bien eu lieu, 
et que le monde invisible continue d'exister. 

L'espace domestique à Bali est donc non seulement un 
lieu d'habitation où l'on dort, mange, discute, et partage la vie en 
famille, mais un lieu habité d'entités avec lesquelles il faut 
communiquer : un lieu qui porte en lui-même sa propre 
dimension au-delà du visible. Le rituel de l'offrande quotidienne 
ancre doublement la personne qui l'accomplit et ceux qui la 
voient, adultes et enfants, dans cet espace d'habitation, les reliant 
à la fois à la dimension visible de la maison et à la dimension 
invisible de ce même espace.  

Ancrage dans l'espace-temps personnel et local, temporel et 
intemporel 

Le rituel ancre la personne qui l'effectue dans sa famille, 
sa lignée, ancêtres inclus, la reliant aux rituels qui accompagnent 
les naissances et les décès. 

Les funérailles balinaises sont publiques, les enfants y 
sont aussi amenés, et voient des personnes mortes dès leur jeune 
âge. Ils voient le cadavre, puis la crémation, les cendres, la 
cérémonie qui dure plusieurs heures au cours de laquelle sont 
réalisés progressivement des objets rituels dans lesquels les 
cendres sont placées et où vient siéger l'âme, puis voient que ces 
objets sont jetés à la mer. Ils voient, souvent sans comprendre 
quand ils sont petits, qu'un peu de café et de nourriture est 



Anikó Sebestény 

106 
 

régulièrement déposé sur un plangkiran pour les membres de la 
famille récemment décédés. Le phénomène de la mort et les 
rituels l'accompagnant ne leur sont pas beaucoup expliqués, 
mais ils y participent : cela ne leur est pas caché. 

En ce qui concerne le début de la vie, lors de chaque 
naissance, un spécialiste rituel est consulté pour dire le nom de 
l'esprit qui s'est incarné. Il peut s'agir d'un ancêtre lointain et 
inconnu, mais il peut aussi s'agir d'un grand-parent récemment 
décédé. De toute façon, c'est une âme de la lignée des ancêtres 
qui vient habiter le nouveau-né. L'enfant est donc considéré 
comme l'incarnation d'une entité lui préexistant, et ceci ne lui est 
pas caché non plus. 

Ainsi, l'enfant grandit en allant régulièrement à des 
funérailles et en ayant un rite régulièrement célébré pour 
l'anniversaire de sa naissance (otonan), où l'on rend hommage 
aux ancêtres et à l'âme qui s'est incarnée en lui. Il grandit en 
participant à ces rituels qui lui font comprendre petit à petit qu'il 
est porteur d'une âme (roh) qui vient de loin et qui continuera 
d'exister après sa mort. L'autel des ancêtres est un lieu 
rituellement très chargé, impliqué dans les funérailles, les 
célébrations pour l'honneur des ancêtres et les anniversaires 
(otonan). L'offrande quotidienne rappelle l'importance de ce lieu 
et des rituels lui étant liés, en l'honorant d'une offrande. 

Lors du rituel de l'offrande quotidienne, la personne est 
confrontée au temps de la naissance, en marquant d'un canang le 
lieu où est enterré son propre placenta, ou celui de ses enfants. 
Elle présente un canang à l'autel de ses ancêtres, ceux qu'elle a 
personnellement connus et ceux qu'elle n'a pas connus, qui est 
également le lieu où siègera sa propre âme (roh) après la mort. 
C'est également le lieu où siégeait son âme avant de s'incarner 
en elle, puisque la réincarnation s'effectue à l'intérieur d'une 
même lignée. La personne est ainsi tous les jours ré-ancrée dans 
son espace-temps familial, et dans l'espace-temps de sa propre 
vie, liée à celle de sa famille et de son lieu d'appartenance, et 
porteuse d'une âme qui vient de plus loin que le temps de la vie 
actuelle, et s'étend au-delà de la mort. 



L’offrande domestique à Bali 

107 
 

Y croient-ils ? Le cru et le su 

Les ancrages à différents niveaux présentés ci-dessus 
donnent une définition du soi allant de soi, une place bien 
définie dans ce monde, comme appartenant à une famille, ayant 
une âme qui provient d'une lignée familiale, ayant des ancêtres, 
vivant dans un lieu où le monde visible n'est pas le seul présent. 

Le rituel de l'offrande quotidienne rappelle tout cela. 
L'anthropologue ne peut évidemment pas déclarer que tous les 
Balinais croient à cela constamment, de façon uniforme, parce 
qu'ils sont Balinais. Cependant, nous avons vu qu'il y a toute une 
série de rituels qui rappellent tout cela, l'affirment, le 
présupposent. Ainsi, les ancrages présentés sont continuellement 
à disposition, et les rituels quotidiens prédisposent tout Balinais 
à accepter ces points de repères.  

Une fois ces dispositifs rituels mis en évidence et 
l'adhésion à une croyance commune nuancée, force est de 
constater que la grande majorité des Balinais semble bel et bien 
accepter l'existence et le pouvoir du monde invisible. C'est ce 
qui ressort de ma recherche, et de la plupart des travaux sur Bali 
(par exemple Ottino 2000, Geertz 1975). Il semble bien que ce 
n'est même plus une question de « croyance », dont le doute est 
un corollaire possible, mais bien une question de « savoir », 
selon les termes de Jean Pouillon (1993). 

Ainsi, je me permettrai de faire référence à cette vision du 
monde que les Balinais eux-mêmes revendiquent comme la 
vision du monde des Balinais, et à toutes les productions 
artistiques, rituelles, aux références mythiques et aux pratiques 
sociales répandues à Bali comme à la « culture traditionnelle 
balinaise », même en omettant les guillemets. Il s'agit d'un abus 
de langage, car ces mots, implicitement, essentialisent et figent 
cette « tradition », comme si les Balinais avaient toujours fait et 
pensé ainsi, et comme s'ils allaient toujours penser et agir de la 
sorte si on les laissait tranquilles. Ce n'est pas le cas. Ce n'est 
généralement jamais le cas, car toute tradition évolue, et Michel 
Picard (1992) a bien montré comment l'identité balinaise est 
aussi le résultat d'une co-construction entre la culture locale et le 
miroir extérieur qu'est le tourisme. Cependant, s'il y a un 



Anikó Sebestény 

108 
 

ensemble de comportements, de pensées, de références, 
d'esthétiques et de pratiques artistiques que les Balinais 
reconnaissent comme leur « tradition », et désignent comme tel 
par le terme adat, je vais tout de même utiliser ce terme pour y 
faire référence. Mais il faut bien comprendre qu'il s'agit d'un 
ensemble qui a été élaboré au fil du temps, et que même si elle 
semble immuable, cette immuabilité apparente est le résultat 
d'un travail de construction. La croyance très forte au sekala et 
niskala est un fait, une donnée empirique à Bali. Cependant, si 
elle existe, c'est aussi parce qu'elle est continuellement 
réaffirmée. 

La cohabitation serrée au sein d'un même espace urbain 
de Balinais ayant une pratique rituelle quotidienne et de touristes 
issus des quatre coins du monde, souvent athées, ce qui est le cas 
dans des villes du sud de Bali comme Ubud ou Sanur où 
l'enquête a été menée, est une situation intéressante. La foi des 
Balinais s'estomperait-elle s'ils effectuaient moins de rituels ? 
Dans quelle mesure est-ce que les rituels y contribuent ? Ce sont 
là des questions auxquelles il est difficile de répondre. Ce qui est 
certain, c'est que les rituels quotidiens, de concert avec d'autres 
rites communautaires ponctuels, contribuent au maintien de la 
vision du monde comme composée de sekala et niskala, même 
dans le cas de Balinais qui passent leurs journées en travaillant 
dans un environnement de touristes. 

Il est également intéressant de voir que des étrangers qui 
restent longtemps à Bali commencent généralement à croire au 
monde invisible, ou en tout cas gardent la question ouverte, 
et acceptent l'hypothèse selon laquelle le monde invisible 
niskala fait partie des réalités balinaises, comme la conduite à 
gauche ou le climat local. Ces étrangers ont généralement 
participé à quelques cérémonies et, pour ce faire, ont dû enfiler 
le costume balinais. Ils ont assisté à des transes, ce qui apparaît 
comme une manifestation très voyante des forces du niskala. 
Ajouté à cela, il semble que lorsqu'on voit quotidiennement des 
gens par ailleurs sains d'esprit effectuer une communication 
rituelle en présentant une offrande à un autel, il est difficile de 
garder très longtemps la conviction qu'il n'y a pas d'entité dans 
cet autel qui reçoit cette offrande.  



L’offrande domestique à Bali 

109 
 

Même si la réalité du niskala semble largement acceptée 
parmi les Balinais, le niveau et la teneur exacte de cette foi 
présente des variations, ainsi que le degré d'implication dans la 
pratique des rituels. J'ai eu l'occasion de parler avec et de suivre 
un jeune homme de 18 ans qui, à une époque, effectuait le rituel 
du mesaiban sans grande conviction dans cette même famille où 
j'ai tourné le film. Ses voisins se moquaient un peu de la façon 
nonchalante dont il déposait les offrandes en général, qui 
contrastait avec l'attention du grand-père quand c'était celui-ci 
qui s'en occupait. Cependant, le jeune homme effectuait tout de 
même le rite tous les jours, et il ne pouvait pas ne pas le faire. 
Pression de la peur du monde invisible, envie de l'honorer par 
gratitude, ou pression sociale de la famille et des voisins? Ces 
trois forces se conjuguent très probablement pour que ce jeune 
effectue la tâche rituelle qui lui est assignée. Et s'il l'effectue, il 
ne peut tout à fait échapper aux effets d'ancrage présentés plus 
haut.  

Le rituel est effectué dans toutes les familles, et tous les 
membres de la famille savent le faire et le font, certains souvent, 
d'autres de temps en temps. Il s'agit d'une pratique régulière qui 
peut être effectuée avec plus ou moins d'enthousiasme, mais que 
tous apprennent et pratiquent, soit en effectuant la tournée 
quotidienne, soit en priant devant le temple des ancêtres. Ainsi, 
les effets d'ancrage dont il a été question sont présents chez la 
grande majorité des Balinais : ils ne peuvent s'y soustraire. 

Étayage émotionnel – identité, discipline et calme intérieur 

Ce travail sur les rituels me pousse à faire l’hypothèse que 
le contrôle des émotions est plus facile quand on est solidement 
ancré quelque part.  

Le fait de savoir et de se rappeler régulièrement d'où l'on 
vient, à quel groupe l'on appartient, et de se replacer 
constamment par rapport à des entités que l'on respecte semble 
procurer une sérénité. Ceci ne veut pas dire que les Balinais ne 
sont jamais stressés : ils travaillent souvent beaucoup, et se 
dépensent pour gagner l'argent nécessaire à la vie quotidienne et 
aux cérémonies. Mais ils semblent peu touchés par des questions 
déstabilisantes concernant leur identité, le sens de la vie, et les 



Anikó Sebestény 

110 
 

questions existentielles que se posent les personnes déracinées. 
Des exceptions existent, mais sont encore rares. 

Pour ce qui est des adolescents, certains passent par une 
phase de révolte, mais qui semble beaucoup plus calme en 
général que les affrontements adolescent-parents en Europe. 

Le rituel de l'offrande quotidienne donne un cadrage 
émotionnel supplémentaire en amenant une discipline des 
émotions. En effet, au moment de l'acte d'offrir l'offrande, la 
personne qui effectue le rituel s'y concentre pleinement. Elle ne 
doit pas avoir d'énervements, de reproches en tête : la plupart 
des personnes interrogées l'ont formulé ainsi. C'est un exercice 
qui n'est pas facile, mais que les Balinais apprennent dès leur 
plus jeune âge.  

Les personnes jeunes et adultes interrogées ont dit qu'elles 
récitent intérieurement une courte prière, parfois en langue 
sanscrite sans en comprendre exactement les mots, ou se 
concentrent sur l'offrande qu'elles effectuent, ou demandent 
intérieurement la santé pour la famille : chacune a une pratique 
légèrement différente. Cependant, toutes s'accordent sur le fait 
qu'elles ne doivent pas penser à autre chose, et quand on les 
regarde effectuer le rite, on a bien l'impression qu'elles sont, 
pour les moments-clefs comme l'acte d'offrir l'offrande ou la 
prière finale, absolument concentrées. J'ai plusieurs fois entendu 
le mot menyatu (devenir un, s'unir) en indonésien. Tel monsieur 
m'a expliqué que, dans la prière devant un autel, il faut que 
s'effectue une union mentale, émotionnelle, avec l'entité que l’on 
prie, un état dans lequel on ne pense à plus rien d'autre. Plusieurs 
personnes interrogées ont souligné qu'on n'a pas le droit d'avoir 
des pensées sales (kotor), de penser aux problèmes de la vie 
quotidienne.  

Ce qui ressort des discussions sur le sujet est soutenu par 
mes observations. Dans tous les cas où j'ai observé l'offrande 
quotidienne, que ce soit en observation directe, quand je suivais 
régulièrement une personne proche dans sa tournée d'offrandes, 
avec son accord, ou en observation que je nommerai latérale, 
quand j'étais chez des gens et que je voyais une personne passer 
et faire l'offrande, ou quand je voyais l'offrande effectuée dans 
un lieu de travail, un café, un restaurant, un marché, parfois dans 



L’offrande domestique à Bali 

111 
 

des lieux très bruyants, avec le son de la télévision tournée au 
maximum, ou dans la rue, alors que la personne ne me voyait 
pas, j'ai toujours vu une présence et une attention complète de la 
personne effectuant l'offrande dans son acte d'offrir, qui est le 
moment où la main effectue certains gestes spécifiques décrits 
plus haut.  

Je n'ai observé que deux cas où cela n'a pas été ainsi, chez 
des jeunes. J'ai vu une petite fille de neuf ans qui, par le geste 
qui devait offrir l'offrande, brassait l'air comme si elle donnait 
des gifles. Et comme cas de peu d'engagement, il y avait le jeune 
homme dont la nonchalance amusait les voisins. Dans la très 
grande majorité des cas, il était clair que les gens prenaient au 
sérieux le rituel qu'ils effectuaient.  

Je pense ainsi pouvoir affirmer que le temps du rituel de 
l'offrande quotidienne et le temps de prière dans le temple 
familial (sanggah) sont des moments de calme, d'un certain 
détachement par rapport aux problèmes de la vie quotidienne. 

Tout à la fin du très court-métrage présentant l'offrande 
quotidienne, il y a un moment très intéressant qui illustre ces 
propos. Le petit garçon est toujours en mouvement dans le film, 
court partout, fait du bruit, rigole, ne tient pas deux secondes en 
place, et je peux témoigner qu'il était comme ça jour après jour 
en dehors du film aussi. Cependant, lorsqu'il voit sa tante prier, 
il se met à côté d'elle et devient, de façon à première vue 
étonnante, capable de rester immobile pendant un laps de temps 
tout de même long. Ainsi, les bases de cette attitude de calme et 
de prière, on le voit dans ces secondes capturées par hasard, sont 
apprises très tôt, avant même que l'enfant ne sache parler, et 
généralement sans qu'on lui explique quoi que ce soit. Les 
explications, à quoi il faut penser ou ne pas penser, viennent plus 
tard. Au départ, il y a l'imitation, l'essai personnel, la 
participation à l'état de calme et d'immobilité des grands. 

La capacité à entrer dans et à sortir de cet état 
d'immobilité et de calme se pratique dès l'enfance à Bali. Je 
soutiens que cette pratique précoce, et qui reste régulière au fil 
des années, constitue un apprentissage d'une discipline des 
émotions. Celle-ci, avec l'entrainement régulier, permet 
d'accéder à un calme intérieur même dans des conditions 



Anikó Sebestény 

112 
 

adverses. C'est ce que j'ai compris par l'observation directe et 
latérale des rituels et de la vie quotidienne, par la pratique et la 
participation, et par le recueil de récits personnels. 

Un calme bénéfique - Parallèle avec la Méditation 
Transcendantale 

Ouvrons un instant le cadre de cette réflexion pour 
construire des parallèles. Plusieurs techniques de méditation 
proposent une pratique ayant des traits similaires, et pour 
certaines, des effets bénéfiques ont été démontrés par des études 
scientifiques. Je prendrai ici l'exemple de la Méditation 
Transcendantale (MT). La base de cette pratique, amenée aux 
Etats-Unis par un yogi de tradition hindoue et d'origine indienne, 
consiste à réserver deux plages de vingt minutes par jour, matin 
et soir, pour la méditation. Le méditant est assis, les yeux 
fermés, et répète intérieurement un mot-mantra dénué de sens 
que son instructeur lui a révélé lors de son cours d'initiation, et 
qu'il doit garder secret. De nombreuses études scientifiques 
montrent que cette pratique a de grandes vertus pour la santé 
physique et mentale. En voici deux exemples : 

Une étude épidémiologique commandée par le 
gouvernement suédois (Ottoson 1977) a porté sur l'incidence de  
la Méditation Transcendantale (MT) sur la santé mentale, avec 
des questionnaires envoyés à 182 unités psychiatriques. Dans la 
population suédoise, le taux de personnes rencontrant des 
problèmes mentaux nécessitant un internement psychiatrique est 
de 1/20, une personne sur vingt. L'étude a montré que parmi les 
35.000 suédois pratiquant la MT, ce taux est de 1/3.500. Le fait 
d'adhérer à la MT constitue peut-être une présélection en partie 
responsable de ces résultats, mais l'effet reste très important. 

Une autre étude, conduite par l'Institut National de la 
Santé du Gouvernement Japonais, porte sur près de 800 
travailleurs interrogés par questionnaire dans l'une des plus 
grandes usines d'industrie lourde du pays (Haratani et Henmi 
1990). Les résultats de deux groupes ont été comparés : des 
travailleurs pratiquant la Méditation Transcendantale, et un 
groupe contrôle de travailleurs de la même usine ne pratiquant 
pas cette méditation. Au bout de cinq mois de pratique, les 



L’offrande domestique à Bali 

113 
 

méditants, comparés au groupe contrôle, ont présenté des 
améliorations significatives tant au niveau mental que physique. 
Les résultats montraient une baisse générale des plaintes 
physiques, une baisse du niveau d'anxiété, de dépression, 
d'insomnie, une baisse de la consommation de cigarettes, moins 
de problèmes digestifs, une baisse des tendances névrotiques, et 
une baisse des symptômes psychosomatiques. L'analyse a 
montré une corrélation positive entre la longueur de la période 
de méditation et la réduction du niveau d'angoisse. Ces deux 
études, comme de nombreuses autres, montrent un effet très 
bénéfique de cette méditation. 

Otis (1974), cité par Phelan (1979), est parti du constat 
que les effets bénéfiques de la MT semblent bien prouvés chez 
ceux qui suivent les consignes spécifiques. Il a voulu remettre en 
question l'importance des consignes et a comparé les 
améliorations constatées chez les pratiquants orthodoxes avec 
celles des personnes suivant des consignes légèrement 
différentes. Un groupe a reçu des consignes identiques à celles 
de la MT, les vingt minutes de méditation matin et soir, avec la 
différence que le mantra répété était « faux », car choisi par les 
chercheurs et non par un enseignant de MT. L'autre groupe a 
suivi la simple consigne de rester assis tranquillement chez soi 
les yeux fermés pendant vingt minutes deux fois par jour, matin 
et soir. 

Les effets bénéfiques mesurés de la pratique ont été 
quasiment les mêmes chez les trois groupes : MT en règle, 
méditation avec « faux » mantra, et position assise calme.  

Cette étude n'invalide pas le bien-fondé de la Méditation 
Transcendantale telle qu'elle est pratiquée. En effet, il ne suffit 
pas qu'une technique soit efficace, encore faut-il qu'une 
institution s'occupe de la faire connaître, de proposer des stages, 
bref, de transmettre la technique aux gens, et aussi de les 
encourager à la pratiquer régulièrement. Le secret du mantra, qui 
ne s'est pas avéré produire des effets physiques mesurables sur le 
pratiquant, peut par exemple renforcer la relation enseignant-
méditant, et ainsi contribuer à l'assiduité du pratiquant. 

Cependant, cette analyse montre bien que le simple fait de 
réserver, dans le flux de la vie quotidienne, deux plages de vingt 



Anikó Sebestény 

114 
 

minutes matin et soir pour être au calme a des effets bénéfiques 
sur la santé physique et mentale, notamment en terme de 
réduction de stress et d'anxiété. 

Pour ce qui est de la pratique de l'offrande quotidienne 
domestique à Bali, il est évident qu'il s'agit d'une pratique 
beaucoup plus riche que le simple fait de ne pas penser aux 
problèmes de la vie quotidienne pendant un laps de temps d'au 
moins un quart d'heure une à deux fois par jour. Cependant, ceci 
est l'un des éléments constitutifs du rituel. D'après les études sur 
la Méditation Transcendantale, on peut supposer à juste titre que 
les rituels tels que la tournée d'offrande quotidienne et la prière 
devant l'autel des ancêtres induisent des effets bénéfiques 
incluant une baisse non négligeable du niveau de stress, avec 
tous les effets positifs que cela peut entraîner en termes de bien-
être, de santé physique et mentale. 

Je ne veux bien sûr pas dire que l'offrande balinaise est 
pratiquée à Bali pour ses qualités apaisantes et bénéfiques. Mais 
je veux souligner qu'elle a indubitablement de telles qualités.  

Un étayage émotionnel - des cas concrets 

Ainsi, la pratique quotidienne de l'offrande et de la prière, 
qu'il s'agisse du tour d'offrande ou de la prière avec un pétale 
dans la main, est une pratique qui est au moins doublement 
bénéfique. D'un côté, elle produit les effets d'ancrage et 
d'étayage dont il a été question plus tôt. De l'autre côté, même si 
on la sépare de toutes ses implications religieuses et 
symboliques, c'est une pratique qui en elle-même aide à relâcher 
le stress, comme nous l'avons vu plus haut. Ainsi, lorsque les 
jeunes essayent cette technique, celle-ci peut facilement devenir 
une pratique quotidienne, car les effets bénéfiques en termes de 
réduction du stress peuvent être en eux-mêmes déjà gratifiants. 

Nous allons voir quelques exemples de pratiques 
personnelles recueillies au cours de la recherche. Rencontrant 
des conditions adverses, plusieurs personnes se sont tournées 
vers ces pratiques qu'elles connaissaient déjà, pour les pratiquer 
encore plus. Chez les adultes, j'ai constaté que ceux qui ont des 
problèmes restent souvent plus longtemps assis en prière dans le 
temple familial.  



L’offrande domestique à Bali 

115 
 

Les techniques de méditation peuvent constituer la base 
d'une discussion spontanée entre jeunes, où ils parlent des 
pratiques pour se décontracter et se recharger. Un exemple : un 
jeune Balinais d'environ vingt ans, qui ne prie pas dans le 
sanctuaire de la maison où il loue une chambre, car il travaille 
douze heures par jour et ne se sent pas vraiment chez lui, va 
parfois pendant la journée prendre une fleur et, à un moment où 
personne ne le voit, pendant une seconde « échanger un sourire 
avec la fleur », comme il dit. 

L., jeune mère de 19 ans, quittée par son mari, obligée de 
rester habiter chez sa belle-famille où revenait de temps à autre 
ledit jeune mari, avait des difficultés pour dormir. Elle m'a 
raconté joyeusement qu'elle se levait à quatre heures du matin et 
restait une heure assise devant l'autel des ancêtres, et s'en 
trouvait rafraichie comme si elle avait dormi profondément.  

 Un lycéen, pendant une période de révision pour un 
examen, a commencé à faire la prière devant l'autel des ancêtres 
le matin avant d'aller à l'école et le soir en rentrant. Il semblait y 
avoir pris goût et a continué après l'examen. Je l'ai vu le soir, fier 
et souriant dans sa tenue de prière, avec sa ceinture 
cérémonielle, se diriger vers l'autel familial avec des fleurs et de 
l'encens à la main. Sa mère était visiblement fière de lui. 

 Un étudiant balinais m'a confié que sa mère avait été très 
colérique, et se disputait souvent. Mais elle a pris l'habitude de 
faire sa prière quotidienne, et elle en est devenue bien plus 
calme. Le lien de cause à effet m'a été présenté comme évident. 

Les cas que je viens d'énumérer sont des exemples issus 
de discussions spontanées. C'était un choix méthodologique : 
je voulais que cette information me soit communiquée si elle 
s’avérait assez importante pour surgir d'elle-même dans la 
conversation. En effet, les gens à Bali sont polis pour la plupart, 
et si on leur pose une question, ils vont certainement chercher à 
y répondre, surtout s'ils trouvent leur interlocuteur sympathique. 
J'ai plutôt observé la pratique des personnes, et ai laissé les 
discussions s'engager, en recueillant les informations que les 
gens que je connaissais me communiquaient d'eux-mêmes. 

Il est apparu que de nombreux Balinais pratiquent les 
rituels de prière en ayant la perception que cela produit un effet 



Anikó Sebestény 

116 
 

bénéfique sur eux. Et si prier à un autel devient impossible, les 
personnes trouvent un rituel de substitution, comme sourire à 
une fleur (ce que je n'ai recueilli qu'une fois) ou prier sans fleur 
dans sa chambre lors d'un travail sur un bateau de croisière. 

Ce type de pratique est aussi intéressant car, 
contrairement à la conception qui me semblait naturelle lors de 
mon premier séjour, et que je pense généralement partagée dans 
nombre de pays occidentaux, selon laquelle il faut parler 
beaucoup de son problème pour le résoudre, à Bali, c'est la 
possibilité de trouver le calme en dépit du problème, en s'en 
détachant, qui est valorisée. Cela ne veut pas dire que les gens 
ne vont pas du tout parler de leurs problèmes. Mais cette autre 
voie est aussi explorée, celle du calme et de l'apaisement, de 
l'éloignement des pensées stressantes. Il semble que cela 
permette au corps et à l'esprit de s'apaiser, de se régénérer, et 
d'affronter le problème plus tard avec plus d'aplomb. 

Cette importance de l'offrande domestique quotidienne 
comme pratique de discipline des émotions rejoint la littérature 
sur Bali, notamment les travaux d'Unni Wikan (1990), qui 
montre que la capacité à rester joyeux est très valorisée. « Sois 
heureux, sois parfait, sois content dans ton cœur » est un mantra 
de prêtre cité page 3 dans son livre au titre révélateur : Gestion 
des cœurs turbulents : une formule balinaise pour vivre. Elle 
montre que des situations de crise, notamment de deuil, sont 
affrontées en arborant un comportement joyeux. En effet, 
sombrer dans la tristesse est considéré comme très dangereux à 
Bali, peut rendre gravement malade et doit être évité. Mon 
analyse de la pratique de l'offrande quotidienne montre que cette 
capacité à se détacher des problèmes, à être au calme en dépit de 
conditions adverses, est transmise et pratiquée au sein de la 
famille au travers de ce rituel domestique dès le plus jeune âge.  

L'offrande élargie à un contexte plus large 

Revenons maintenant à la question de l'ancrage rituel et 
social, en explorant le monde autour de l'espace domestique. Le 
rituel de l'offrande quotidienne offre un étayage fort et efficace 
aussi parce qu'il est en synergie avec toute une série d'autres 



L’offrande domestique à Bali 

117 
 

rituels qui lui ressemblent et qui ancrent l'unité rituelle familiale 
dans des unités d'appartenance plus grandes. 

Lors de jours de cérémonie, la tournée d'offrandes 
s'élargit. Elle devient un mode d'attachement et d'ancrage à des 
espaces et à des communautés plus larges que l'unité 
domestique. Un soir de pleine lune par exemple, le rite de 
l'offrande s'effectuera dans et autour de la maison, mais inclura 
aussi certains endroits du territoire des alentours, tel grand arbre, 
rivière ou autel se trouvant à proximité de la maison. Des 
offrandes plus fournies que d'habitude seront déposées dans le 
temple avoisinant, où se retrouvera la communauté des habitants 
liés à ce temple. Par cette tournée d'offrandes élargie, l'espace 
domestique se trouve rituellement raccroché au temple et à la 
communauté de ceux qui s'y rendent. 

La cérémonie régulière en l'honneur des ancêtres 
rassemble la famille élargie et affirme son unité. 

L'appartenance à des groupes sociaux autres que la famille 
est généralement marquée par des rituels pour la divinité 
protectrice du groupe. Lors de la cérémonie dédiée à la déesse 
du savoir Saraswati, les enfants en tenue de cérémonie portent 
des canang à leur école et y prient, tandis que professeurs et 
étudiants font de même dans le temple de leur université. 
Chaque village a trois temples, avec chacun une cérémonie 
régulière (généralement tous les 210 jours) où tous les habitants 
se rendent. Certains temples sont des protecteurs pour l'île 
entière, comme le temple de Besakih ; au cours de la cérémonie 
qui peut y durer une semaine, les familles arrivent de toute l'île 
de Bali, de jour comme de nuit. Une personne au moins par 
famille s'y rend, présente des offrandes, puis ramène de l'eau 
tirta et des grains de riz bénis pour toute la famille. 

Nous voyons que la famille est rituellement rattachée à 
des communautés plus larges par ce qui apparaît comme une 
tournée d'offrandes élargie.  

Je ne saurais souligner assez, à défaut de pouvoir la 
développer ici, l'importance sociale du banjar (à prononcer ban-
djar), l'organisation de quartier présente partout à Bali, qui 
organise la vie en communauté, crée un réseau d'entraide, 
d'obligations rituelles et sociales, et qui contribue grandement à 



Anikó Sebestény 

118 
 

la cohésion sociale actuelle sur l'île. Tous les travaux sur Bali le 
soulignent, mais aussi des travaux d'économistes, comme 
Kennedy et Lietar (2008), qui y voient une organisation 
économique alternative rendant possible la résistance sociale et 
économique de Bali face au tourisme et à la mondialisation. 
L'appartenance au banjar passe aussi par la participation aux 
cérémonies pour la divinité protectrice du banjar. 

Les lieux d'intégration et d'apprentissages de l'enfant 

Nous avons brossé un tableau général de l'environnement 
rituel, domestique et de quartier dans lequel vivent les enfants 
balinais. Regardons comment ils y grandissent. 

Il existe toute une série de rites de passage accompagnant 
l'enfant et l'adolescent. Après la naissance, le placenta est enterré 
dans l'espace domestique, et marqué d'une pierre. Toute une 
série de rituels entoure le bébé lorsqu'il est encore tout petit, 
constituée d'offrandes pour lui et ses « quatre frères » (kanda 
pat) qui, selon la tradition balinaise, sont des entités nées avec 
lui et qui le protègent. Les cérémonies des trois mois et six mois 
sont très marquées. Le passage à l'âge adulte appelle la 
cérémonie du limage des dents (potong gigi, metatah), lors 
duquel les canines supérieures sont limées pour perdre leur 
aspect de croc qui rappelle les animaux. 

L'enfant est emmené dès l'âge de quelques mois aux 
rituels dans les temples. On lui apprend à faire le geste de la 
prière non pas en lui expliquant ou en lui montrant, mais en lui 
faisant faire : la mère ou le père prend les mains de l'enfant et les 
joint en prière. Cette façon de faire faire des mouvements pour 
les transmettre est un mode de transmission très caractéristique à 
Bali, on la retrouve beaucoup dans l'enseignement de la danse. 
On la voit sur les films tournés dans les années 1930 où par 
exemple le célèbre Mario enseigne la danse38, et on la retrouve 
dans les cours de danse d'aujourd'hui. Cela requiert 
l'apprentissage d'une posture à la fois dynamique et flexible : il 

                                                 
38 Voir par exemple l'extrait d'un documentaire par Gregory Bateson et 
Margaret Mead repris dans le film Peoples of the Indies, minutes 4:30-5:30, 
visible sur youtube : http://www.youtube.com/watch?v=a347rzSBrtY. 



L’offrande domestique à Bali 

119 
 

faut assez de tension dans le corps pour se tenir debout, et assez 
de malléabilité pour laisser le professeur de danse guider le 
mouvement. Le geste de la prière n'est pas aussi complexe que la 
danse, mais c'est ce même type de transmission, directement de 
mouvement à mouvement, que l'on retrouve chez les parents 
emmenant leurs enfants en bas âge aux rituels. Nous avons vu 
dans le film qu'assez tôt, ils savent prier seuls. 

L'enfant va à l'école et y fait ses prières. Il a des cours de 
religion où il est question de religion d'un point de vue plus 
abstrait. Des textes de la tradition hindoue sont étudiés, mais la 
pratique des offrandes quotidiennes n'y est pas enseignée. La 
plupart des adultes que j'ai interviewés ont dit avoir appris la 
théorie à l'école et la pratique à la maison. 

L'enfant participe à la vie du banjar, et fait généralement 
partie du groupe des jeunes qui aide à la préparation des 
cérémonies. Les garçons vont jouer de la musique de gamelan 
pour les cérémonies du banjar et les filles apprendre des danses 
cérémonielles pour les y interpréter.  

Voici donc le contexte général. L'offrande quotidienne, 
l'enfant la découvre dès son jeune âge. Quand il est petit, il 
regarde, il joue avec les fleurs. Plus tard, il participe à la 
préparation des offrandes, apprend à les placer, pour petit à petit 
devenir capable d'effectuer le rituel complet. Il ne sera pas ici 
question de savoir exactement comment. Je ne veux pas entrer 
dans la polémique de l'imitation, car c'est un sujet controversé. Il 
y a toujours une partie d'émulation : on voit ce que l'autre fait, 
on voit le but, on le reproduit à peu près. De même, lorsqu'une 
personne respectée fait une action dont l'enfant ignore le but, il 
aura tendance à l'imiter, surtout si cette action est présentée 
comme une action à imiter (Csibra et Gergely 2006). Mais il 
n'est probablement pas nécessaire ici de déconstruire cet 
apprentissage. Les enfants grandissent dans ce tissu de rituels, ils 
en sont imprégnés. J'ai vu des enfants ne sachant pas encore 
parler rencontrant des fleurs tombées dans le sanggah et se 
mettant spontanément à faire les gestes de la prière avec, alors 
qu'il n'y avait pas de cérémonie en cours. Plus il y a d'occasions 
et de possibilités de transmission, mieux une pratique est 
transmise : cette affirmation paraissant aller se soi est analysée 



Anikó Sebestény 

120 
 

et soutenue avec force par la théorie des chaînes d'Olivier Morin 
(2011). Etant données les innombrables occasions 
d'apprentissage du rite de l'offrande quotidienne, on ne peut 
douter que l'enfant l'apprendra. Il y a parfois des conflits, j'ai 
suivi une mère qui se disputait avec sa fille pour qu'elle fasse la 
tournée de canang, mais c'est rare. Tous les enfants balinais, 
même les plus récalcitrants, apprennent à faire le rituel de 
l'offrande quotidienne. 

Relation rituelle et relation sociale 

L'enfant grandit donc dans un environnement tissé de 
rituels domestiques et de relations sociales qui, dans à peu près 
tous les cas, sont soutenues par des pratiques rituelles. Ainsi, par 
l'apprentissage de ce rituel domestique, l'enfant acquiert une 
pratique de base qui lui permet de participer à la vie rituelle 
balinaise dans son ensemble, et d'être intégré, dès son plus jeune 
âge, à tout un ensemble de communautés. 

Il apprend un mode d'appartenance à sa communauté 
familiale, à son domicile, et il bénéficie, à mesure qu'il grandit, 
de tous les ancrages et étayages dont il a été question plus haut. 
Dans le même temps, il apprend comment appartenir à des 
communautés plus larges, auxquelles il appartiendra rituellement 
avant de pouvoir y participer pleinement. Il ira, ou sera porté dès 
tout petit, aux cérémonies du banjar, au temple de Besakih, et il 
aura tout à fait le droit d'y être. Il sera habillé de façon 
appropriée, en tenue de cérémonie. Il fera partie du groupe. Et 
ces appartenances seront socialement et rituellement réaffirmées 
de façon régulière tout au long de sa vie. 

Structure forte et flou nécessaire 

Une dernière facette de l'offrande quotidienne reste à 
explorer : regarder de près ce qui est transmis d'une génération à 
l'autre, et ce qui ne l'est pas. J'ai habité chez des familles où 
plusieurs générations vivaient ensemble et effectuaient le rite à 
tour de rôle. J'ai suivi la tournée d'offrandes plusieurs fois avec 
plusieurs membres de la famille, pour voir s'ils faisaient 
vraiment la même chose, comme ils me le disaient. 



L’offrande domestique à Bali 

121 
 

En effet, tous les membres d'une même famille 
effectuaient presque entièrement le même rituel. Cependant, j'ai 
pu observer quelques légères variations qui donnent des 
informations sur la pratique de ce rituel, et une idée de son 
évolution sur une durée plus longue. En voici quelques 
exemples.  

Le grand-père posait une offrande à un robinet à droite de 
la porte d'entrée de l'ensemble domestique, derrière un mur qu'il 
fallait contourner. La jeune génération – son petit-fils nonchalant 
et sa petite-fille qui apparaît dans le mini-film – n'y mettaient 
pas d'offrande, et semblaient même ignorer l'existence de ce 
robinet. Celui-ci avait appartenu à la première maison, construite 
bien plus tôt par le grand-père lui-même, et ne servait plus. Le 
grand-père y déposait une offrande, et les jeunes, non. 

Un autre exemple : dans la maisonnette qui avait servi de 
cuisine et qui servait au moment de l'étude de débarras, un grand 
récipient de pierre recevait une offrande quotidienne. Le grand-
père a expliqué qu'il avait servi à piler le riz, et de ce fait, il y 
posait une offrande quotidienne. Le petit-fils, lui, a dit que cet 
objet servait à piler les épices lors des grandes cérémonies, et 
recevait donc une offrande. C'était aussi vrai. Les deux 
explications se tenaient, et chacun avait donné celle qui était la 
plus pertinente pour lui. Ce qui est intéressant dans cet exemple, 
c'est que la donnée historique (l'objet avait été installé là pour 
piler le riz) n'a pas pris le dessus sur l'expérience personnelle du 
jeune (qui avait vu l'objet servant à piler les épices).  

Mes recherches ont révélé plusieurs cas de ce genre, où 
l'adolescent-e qui effectuait le rituel avait des interprétations 
alternatives possibles. Dans d'autres cas, il/elle donnait des 
réponses erronées, ou ne savait rien dire sur tel ou tel autel où 
il/elle déposait régulièrement des offrandes. Il reste possible que 
lors du vrai passage à l'état d'adulte qui est la naissance du 
premier enfant, où les nouveaux parents entrent dans le conseil 
du banjar et se voient octroyer des responsabilités rituelles, 
certaines informations seront transmises. Cependant, force est de 
constater qu'au moins jusqu'à la fin de l'adolescence, les jeunes 
ne reçoivent pas d'explications historiques sur les autels qu'ils 
honorent. Et même en ce qui concerne les adultes, quand on leur 



Anikó Sebestény 

122 
 

pose des questions, ils ont vite fait de proposer au chercheur de 
demander des explications au prêtre. Non pas par paresse ou 
manque de sympathie, mais voilà, la plupart des gens ne savent 
pas parler des autels d'un point de vue explicatif ou historique.  

Ainsi, la présence des autels apparaît, si on en arrive à ce 
niveau d'analyse, quelque peu contradictoire. Ces autels ont une 
présence très forte, sont le lieu de rituels impliquant une 
communication quotidienne au travers d'offrandes, ce qui 
nécessite un investissement en temps et en argent de la part des 
personnes les effectuant. Mais ils n'ont pas un contenu 
définitivement fixe du point de vue du sens. Ils restent ouverts à 
la réinterprétation. Dans un sens, ils sont très marqués comme 
éléments venus du passé lointain. Mais ils ne portent pas les 
marques d'une histoire spécifique. De fait, chacun est libre, dans 
une certaine mesure, de les réinterpréter, de les sentir 
personnellement proches. Ils sont un peu flous. 

Je veux souligner que ce flou, ce caractère impersonnel de 
ces autels est léger. Bien sûr, ils ne sont pas tout à fait vides de 
sens. L'autel des ancêtres, par exemple, renvoie aux ancêtres. 
Cependant, pour certains autels, le renvoi n'est pas très clair. Et 
même pour l'autel désigné comme autel des ancêtres, ce n'est pas 
univoque. L'autel est divisé en trois parties, et comporte 
généralement trois petites étagères pour déposer les offrandes. 
L'on m'a expliqué que cela faisait référence à Brahma, Siwa et 
Wisnu. Ainsi, même là où la référence aurait pu être univoque, 
on se rend compte que les interprétations possibles sont variées. 
Je ne veux bien sûr pas dire que le flou interprétatif est grand, 
que les Balinais font leurs offrandes sans savoir ce qu'ils font, 
comme le reprochent à la population certains intellectuels 
balinais. Mais les savoirs concernant le rite de l'offrande 
quotidienne, que les Balinais apprennent à effectuer avant de le 
comprendre, est transmis sans forcément beaucoup 
d'explications. Ainsi, il reste une marge de liberté importante 
dans l'interprétation, et cette interprétation peut changer au gré 
de l'âge et des situations rencontrées dans la vie. 

Il y a donc une dualité très intéressante entre d'un côté, un 
rituel très contraignant, où le contenu des offrandes, le vêtement 
à mettre, le geste à effectuer, les lieux à honorer, tout est 



L’offrande domestique à Bali 

123 
 

déterminé à l'avance dans les moindres détails, et doit être 
effectué tous les jours ; et d'un autre côté, un rituel qui est ouvert 
à une certaine réinterprétation, qui fait que chaque génération 
qui grandit peut la faire sienne au fur et à mesure, peut s'y 
adresser en cas de crise, d'examen à passer, de mari qui part, ou 
tout simplement de gratitude à exprimer, qui peut être utilisé 
pour formuler des demandes, être au calme, et se sentir ancré 
dans le monde de multiples façons. 

Quand on connait bien quelque chose, on sait l'expliquer, 
pense-t-on généralement avec l'esprit formé par le système 
scolaire occidental. Or, les symboles, les rituels vraiment 
importants sont surchargés de sens, parfois contradictoires, et ne 
peuvent être « aplatis » et résumés en une explication simple et 
univoque. Galinier (1990) rapporte l'exemple de deux rituels 
collectifs qu'il avait étudiés, l'un prolifique, sur plusieurs jours et 
avec de nombreux éléments, très bien transmis, où les 
participants donnaient des explications contradictoires, et un 
autre rituel dans une autre communauté, où malgré les efforts 
explicatifs des spécialistes religieux, le rituel était sur le point de 
s'éteindre, bien que les participants aient des explications claires 
et concordantes à fournir à l'anthropologue. Pour prendre un 
autre exemple, la tradition du sapin de Noël est probablement 
historiquement très opaque pour la plupart des personnes qui le 
célèbrent. Pourquoi décore-t-on un sapin pour Noël ? Différentes 
personnes donneront différentes explications concernant la 
signification de cette célébration, et beaucoup diront que c'est 
parce que c'est ce qu'ils ont toujours fait depuis leur enfance. 
Cependant, c'est un rituel très important dans la culture 
occidentale, très bien transmis, très vivace, et chaque année de 
très nombreuses personnes se réunissent autour du sapin. 

Les anthropologues débutants et les intellectuels balinais 
trouvent bizarre qu'une personne fasse des offrandes tous les 
jours à un autel et « ne sache pas » à qui il s'adresse, ce qui 
signifie : ne sache pas nommer l'entité qui y réside. Mais 
finalement, le nom est-il si important? L'autel est ouvert à 
l'interprétation, à la communication. Il est réel dans le présent, 
n'a pas besoin de justification historique venant du passé, ou 
d'autre chose que de la pratique même, qui est complexe, et qui 



Anikó Sebestény 

124 
 

permet d'interagir avec un lieu rituellement chargé en donnant 
une interprétation personnelle pertinente (Sperber 1989) à ce 
rituel si le besoin s'en présente. 

Ainsi, en rapport avec le rite de l'offrande quotidienne, je 
peux formuler ici l'hypothèse du flou nécessaire : je considère 
que c'est justement la non-transmission de certains éléments qui 
permet à d'autres éléments d'être bien transmis et que c'est la 
non-transmission de certaines connaissances théoriques et 
historiques qui permet une transmission tacite efficace de ce 
rituel, en lui donnant un flou nécessaire à sa flexibilité, à sa 
possible réinterprétation, réactualisation et réappropriation par 
les générations qui se suivent. 

Contact avec le monde du tourisme 

Les Balinais travaillent pour les touristes. Ils apprennent à 
les connaître. Pour les petits, à ne pas en avoir peur. Les 
touristes viennent de loin, ont d'autres dieux, sont souvent 
athées. Mais l'ancrage des Balinais est très local, ce n'est pas une 
religion monothéiste qui impliquerait que l'existence de leur dieu 
exclut l'existence des autres dieux. Au contraire, le village d'à 
côté a des divinités un peu différentes, chaque famille a ses 
propres ancêtres : il est normal que des gens qui viennent de très 
loin aient une religion différente (Pouillon 1993). Cela ne va pas 
perturber l'importance des ancêtres et divinités locales. Les 
Balinais qui travaillent dans le tourisme connaissent souvent 
bien la culture occidentale. Ils parlent anglais, savent ce que les 
touristes attendent d'eux. Les groupes de rock par exemple 
connaissent et chantent de façon convaincante les chansons 
préférées des occidentaux vieillissants pour leur donner la 
nostalgie de leurs jeunes années. Ces Balinais côtoient tous les 
jours ces étrangers qui ont beaucoup plus d'argent qu'eux. Les 
divinités des occidentaux sont-elles plus puissantes? Faut-il en 
changer ? Peut-être avant même que ces questions ne se posent, 
si elles se posent, le retour quotidien chez soi ré-ancre le 
Balinais dans sa culture traditionnelle, avec tout ce qu'elle 
comporte d'ancrages et d'obligations, comme par exemple le 
respect de ses ancêtres, la conviction qu'il faut absolument faire 
les rituels définis par la religion, l'importance de l'adhésion au 



L’offrande domestique à Bali 

125 
 

banjar, la participation financière aux cérémonies de la famille 
et des banjars. Même l'étudiant balinais le plus athée que j'aie 
connu a expliqué qu'il aurait besoin du soutien de son banjar 
pour accomplir ses rites funéraires : il devait rester intégré à sa 
communauté au moins pour pouvoir mourir décemment. 

A l'ancrage produit par les divers rituels, il faut ajouter 
l'effet miroir du tourisme, présenté de façon très documentée par 
Michel Picard (1992, op. cit.). Les touristes viennent de loin 
pour admirer la culture balinaise, ses danses, ses cérémonies. 
Ceci donne aux Balinais une conscience et une image positive 
de leur culture et de la valeur de celle-ci.  

La rencontre ne se fait certainement pas sans accroche 
aucune, et les intellectuels balinais réfléchissent à la meilleure 
façon de sauvegarder les valeurs balinaises, notamment dans le 
cadre du mouvement Ajeg Bali, pouvant se traduire par Debout 
Bali (Picard 2009). Cependant, le tourisme a été lancé à Bali de 
façon intelligente, avec les très grands hôtels construits au départ 
loin des villes balinaises qui devenaient des sites culturels à 
visiter plutôt que des territoires à inonder de la présence 
constante de touristes. Au fil des années, l'île a été petit à petit 
envahie par des touristes, mais il semble que la culture balinaise 
a eu le temps de s'adapter, et que l'intérêt des touristes pour la 
culture locale a de beaucoup allégé l'effet d'érosion possible de 
leur présence. De très nombreuses petites structures d'accueil ont 
été construites, où les touristes côtoient la vie culturelle et 
religieuse de Balinais. C'est d'ailleurs l'un des attraits de Bali : 
pouvoir voir de près, à peu près partout, des pratiques rituelles 
que les Balinais font pour eux-mêmes, leur communauté, leurs 
divinités, et pas pour les montrer aux touristes. 

Même une réussite financière dans le monde du tourisme 
est recadrée dans la pratique religieuse comme un effet de 
l'influence bénéfique des ancêtres, qui doivent en être remerciés 
par de somptueuses cérémonies. La religion est un cadre plus 
large que la modernité et englobe tous les aspects de la vie des 
Balinais, tourisme, économie et modernité inclus. Rien n'y 
échappe. Ce pouvoir de réinterprétation, de recadrage donne sa 
force. L'alternative n'est pas de quitter la religion pour se jeter 
dans le monde des touristes, car chaque retour à la maison 



Anikó Sebestény 

126 
 

rappelle l'importance du monde invisible. Ainsi, on peut faire la 
fête avec les touristes, travailler dans un environnement hôtelier, 
gérer un café internet, puis rentrer à la maison et prier, et faire 
les deux entièrement, sans que l'un n'interfère vraiment sur 
l'autre. 

Conclusion 

Lorsque le tourisme de masse est arrivé sur cette île de 4 
millions d'habitants, dans les années 1970, les spécialistes ont 
prédit la disparition prochaine de ses rituels, balayés par la 
vague du tourisme avec tout ce que cela implique de 
déracinement, d'érosion des valeurs traditionnelles et des liens 
de communauté (Picard 1992, op. cit.). 

Or, nous voilà en 2013, et la tradition se porte bien, les 
Balinais continuent d'être fidèles à leurs cérémonies, à leur 
communauté familiale, de village et de quartier. Ce que j'ai 
dénommé « culture traditionnelle balinaise » est là et offre un 
cadre cohérent aux Balinais dans lequel la plupart s'intègrent. 

Ma recherche montre que le rituel de l'offrande 
quotidienne domestique joue un rôle crucial dans la conservation 
et la bonne transmission de la culture traditionnelle balinaise, il 
en est l'un des piliers. Il ancre chaque jour la personne dans la 
vision du monde de la communauté hindoue balinaise dans un 
sens large, notamment car il réactive tous les jours la présence 
du monde invisible et l'importance des ancêtres. Il ancre la 
personne dans sa lignée, dans son cadre familial. Il fournit un 
étayage émotionnel par le sentiment profondément fondé de ces 
ancrages, et par la pratique quotidienne d'une discipline des 
émotions exigée par le rituel même. 

Avec cet ancrage quotidien, on ne s'imagine pas quitter sa 
famille sur un coup de tête, par exemple. Ou passer à une autre 
religion. Avec cette croyance tous les jours présupposée et 
réactivée, de façon obligée mais non dogmatique, l'enfant qui 
grandit acquiert une vision structurée du monde, de sa place 
dans sa famille et dans le monde visible, et dans l'au-delà. 
L'ancrage personnel et existentiel que donne la religion balinaise 
est renforcé par tout le contexte culturel éminemment religieux 
de Bali : les temples, les autels dans toutes les rues, dont le poids 



L’offrande domestique à Bali 

127 
 

et la présence sont renforcés encore plus par les rituels 
d'offrande quotidienne. Mais il y a aussi un flou, une marge de 
liberté d'interprétation qui permet aux jeunes comme aux adultes 
d'utiliser cet ensemble de rituels pour répondre à des événements 
nouveaux. 

Bibliographie 

Bloch Maurice (1991). Language, Anthropology and Cognitive 
Science. Man, vol. 26, p.183-198. 

Csibra Gergely, Gergely György (2006). Social learning and 
social cognition : The case for pedagogy, in Munakata Y. & 
Johnson M.H. (Eds.), Processes of Change in Brain and 
Cognitive Development. Attention and Performance XXI, 
Oxford : Oxford University Press, p. 249-274. 

Galinier Jacques (1990). Règles, contexte et signification des 
rituels, notes américanistes sur deux propositions de 
Wittgenstein, in Blondeau A.-M. et Schipper K. (dir.). Essais sur 
le rituel, vol. II. Louvain : Peeters, p. 201-205. 

Geertz Clifford (1973). Thick Description : toward an 
interpretative theory of culture, in Geertz C.  The interpretation 
of cultures. Selected essays by Clifford Geertz. New York : 
Basic Books. 

Geertz Hildred, Geertz Clifford (1975). Kinship in Bali.  
Chicago : Chicago University Press. 

Haratani T., Henmi T. (1990). Effects of Transcendental 
Meditation on health behavior of industrial workers. Japanese 
Journal of Public Health, n°37, p.729. 

Hatchuel Françoise (2010). L'école, lieu de passage et de 
transmission : un regard anthropologique et clinique. Nouvelle 
revue de psychosociologie, 2010/1 n°9, p. 105-120. 

Houdart Sophie (2007). La cour des miracles. Ethnologie d'un 
laboratoire japonais. Paris : CNRS Éditions.  

Houseman Michael (2003). Vers un modèle anthropologique de 
la pratique psychothérapeutique. Thérapie Familiale, Genève, 
Vol 24, n° 3, p. 289-312. 



Anikó Sebestény 

128 
 

Kennedy Margrit et Lietaer Bernard (2008). Monnaies 
régionales : de nouvelles voies vers une prospérité durable, 
Paris : Éd. Charles Léopold Mayer. 

Morin Olivier (2011). Comment les traditions naissent et 
meurent – La transmission culturelle. Paris : Éd. Odile Jacob. 

O'Regan J.K. (2001). Thoughts on Change Blindness, in Harris 
L.R. & Jenkin M. (Eds.). Vision and Attention. Berlin : Springer, 
p. 281-302. 

Otis Leon S.(1974). If Well-Integrated But Anxious, Try TM, 
Psychology Today, Vol. 7, n° 11, p. 45-46.  

Ottino Arlette (2000). The Universe within : A Balinese village 
through its ritual practices. Paris : Karthala. 

Ottoson J.-O. (1977). Swedish National Health Board Report on 
Transcendental Meditation, Socialstyrelesen D : n° SN3-9-
1194/73 (ministère de la santé suédois). 

Picard Michel (1992). Bali, Tourisme Culturel et culture 
touristique. Paris : L'Harmattan. 

Picard Michel (2009). From Kebalian to Ajeg Bali. Tourism and 
Balinese Identity in the Aftermath of the Kuta Bombing, in 
Hitchcock M., King V.T. and Parnwell M. (Eds). Tourism in 
Southeast Asia : Challenges and New Directions.  Honolulu : 
University of Hawai’i Press, p. 99-131.  

Piette Albert (2009). Anthropologie existentiale. Paris : Pétra. 

Phelan Michael (1979). Transcendental Meditation. A 
revitalization of the American Civil Religion. Archives de 
sciences sociales des religions, n° 48.1, p. 5-20. 

Pouillon Jean (1993). Le cru et le su. Paris : Seuil. 

Sperber Dan (1982). Le savoir des anthropologues. Paris : 
Hermann. 

Sperber Dan et Wilson Deidre (1989.) La pertinence : 
communication et cognition. Paris : Éd. de Minuit. 

Wikan Unni (1990). Managing turbulent hearts : A Balinese 
Formula for Living. Chicago : University of Chicago Press. 


	cover.pdf
	Article Transmission familiale seul.pdf

