Sebestény, Aniké (2013)

L'offrande domestique a Bali — Un ancrage quotidien dans le monde, in :
Transmettre ? Entre anthropologie et psychanalyse, regards croisés sur des pratiques
familiales, Ed.: F. Hatchuel, L'Harmattan, Paris. pp. 97-128.

Et voici la vidéo de 4 minutes qui illustre l'article.
Les commentaires qui accompagnent la vidéo sont plutdt adressés au grand public.

L'offrande quotidienne a Bali (avec commentaires)
http:/ / youtu.be/9dF5AXMyItE



L'offrande domestique a Bali :
un ancrage quotidien dans le monde

Aniké Sebestény®

Introduction

Lorsqu'on arrive a Bali, ile indonésienne a majorité
hindoue, on ne peut s'empécher d'étre étonné par la coexistence
apparemment non problématique d'un tourisme bien organisé,
avec ses hotels étoilés, ses cafés internet, ses petits magasins et
ses centres commerciaux, et l'omniprésence d'une culture
religieuse tres rituelle, pratiquée par la plupart des Balinais, avec
de nombreux temples, cérémonies, et des petites offrandes
presque partout : dans et devant les maisons, les magasins, dans
les supermarchés. Technologie, tourisme et rituel se mélent
allegrement. Et ce, en dépit des annonces de la disparition
prochaine de la culture balinaise, qui serait balayée par le flot du
tourisme, annonces réitérées par les agences de voyage, mais qui
sont surtout utilisées pour presser les voyageurs de se rendre au
plus vite a Bali. Il y a évidemment du changement, mais on a
bien l'impression que ce qui peut étre per¢u comme la « culture
traditionnelle balinaise » est tres vivace, implique la plupart des
autochtones qui se disent Balinais (Hindous balinais), méme les
jeunes, donne lieu a de nombreuses manifestations
cérémonielles, et n'est pas explicitement destinée a l'attention
des touristes qui pourtant prennent les rituels en photo
I'impression générale est que le tout fonctionne bien, tout en
fonctionnant en paralléle de, et non pas pour le tourisme.

L'anthropologue se retrouve souvent a collecter les
derniers souffles de traditions en voie de disparition, écrasées

3% Doctorante en anthropologie, LESC, Université Paris Ouest Nanterre La
Défense.

97



Aniko Sebestény

par la mondialisation économique, religieuse et touristique.
Tristes tropiques, triste anthropologie. Bali apparait comme un
cas exemplaire de rencontre réussie entre culture locale et
tourisme international. J'ai voulu comprendre le pourquoi de
cette réussite, comment des générations successives de Balinais
grandissent en intégrant ce qui apparait comme « la culture
traditionnelle balinaise » (je reviendrai sur ce terme) tout en
devenant capables de gérer un tourisme international
omniprésent. Au cours de plusieurs séjours entre 2001 et 2011,
j'ai passé en tout plus de trois années a Bali en milieu urbain,
chez des familles hindoues balinaises pour la plupart en lien
avec le tourisme.

L'observation participante de la vie domestique m'a
conduite 2 m'intéresser aux rituels quotidiens. Dans le présent
article, je montre que par un ré-ancrage quotidien des Balinais
dans le contexte culturel et religieux « traditionnel balinais », ces
rituels fournissent aux jeunes comme aux adultes un étayage
psychique (voir Hatchuel 2010 et I’introduction de ce recueil),
culturel et social qui me semble jouer un réle important dans la
rencontre réussie entre culture locale et monde du tourisme, car
ils permettent aux individus de faire le va-et-vient entre les deux.

Cette étude a été menée dans le sud de Bali, surtout dans
les villes de Denpasar, Sanur et Ubud. Les conclusions valent
pour toute I'lle de Bali, a part peut-€tre la région de Kuta, ou le
tourisme est présent de fagon beaucoup plus intense que dans les
endroits que j'ai étudiés. Cependant, pour le reste de 11le, ces
mécanismes semblent bien a l'ceuvre.

Meéthode de collecte de données : l'observation participante

La méthode d'observation utilisée ici est l'observation
participante. L'anthropologue est un €tre humain qui, pour sa
recherche, part a la rencontre d'autres €tre humains afin de les
observer en participant a leur vie et a celle de leur communauté,
tout en prenant des notes. L'objectif est généralement de mieux
comprendre un certain aspect de ce qu'est 1'étre humain, de la
culture étudiée, et souvent, I'anthropologue en arrive a mieux se
comprendre lui-méme. Les critiques de Dan Sperber (1982) sur
cette méthode sont utiles & prendre en considération. Cependant,

98



L’offrande domestique a Bali

l'observation participante est essentielle pour I'appréhension
qualitative in situ de nombreux phénomenes humains. Cette
observation directe est trés importante car il y a souvent une
grande différence entre ce que les gens font et ce qu'ils disent
qu'ils font, non pas parce qu'ils mentiraient (ce qui peut arriver,
et c'est aussi intéressant), mais pour plusieurs autres raisons ;
notamment parce que ['€tre humain n'a souvent qu'une
perception parcellaire de ses actions et de son environnement
(voir par exemple Piette 2009 et O'Regan 2001), ne peut ni faire
attention a tout ni tout retenir dans sa mémoire, et que, de toute
facon, certaines activités sont difficilement explicitables par la
parole (Bloch 2001). Ainsi, les discussions et entretiens sont tres
importants, mais doivent €tre complétés par l'observation de
l'action dans ses différentes occurrences, imbriquée dans le flot
de la vie.

L'observation participante est subjective, dans la mesure
ou c'est une personne avec son point de vue, ses capacités
sociales et ses intéréts qui va observer, prendre des notes,
analyser. Cependant, tout type d'observation est subjectif, part
de présupposé€s qui influent sur le résultat de I'observation,
comme le montre par exemple Sophie Houdart (2007) dans sa
recherche au sein d'un laboratoire en biologie. L'anthropologie
assume cette subjectivité, ce qui la rend, au final, proche de
l'objectivité, en décrivant les données recueillies et la situation
d'observation, produisant de la description dense (Geertz 1973).

Pour approcher l'offrande quotidienne

Pour mieux se représenter ce rituel, je propose aux
lecteurs/trices qui ont acces a internet de regarder un mini-film :
L'offrande quotidienne a Bali, tourné a Ubud en 2009, pour
suivre une jeune femme de 17 ans effectuant chez elle un rituel
d'environ une demi-heure, qui a ét€é résumé en quatre minutes.
Un autre mini-film, Décalage et anthropologie a Bali, est
également recommandé’’.

37 Tous deux sont accessibles par Google ou par le site personnel de l'auteure :
https://sites.google .com/site/anikosebesteny/

99



Aniko Sebestény

Avant d'aborder le rituel plus en détail, quelques
clarifications terminologiques sont nécessaires.

« Balinais » désigne dans ce texte les Hindous balinais,
qui eux-mémes se désignent généralement ainsi.

Dans l'article, les termes vernaculaires seront proposés en
italique, puis traduits. Il est utile d'en retenir trois : canang, a
prononcer 'tcha-nanng' — le petit panier d'offrande quotidienne,
sanggah — le temple familial que 1'on trouve dans chaque unité
domestique, et plangkiran — le petit autel-étagere dans les
chambres. Les autres termes apparaissent par souci de précision.

Jai dénommé fournée d'offrandes, ou rite de l'offrande
quotidienne, le rite domestique central étudié. L'action de
I'accomplir est désignée en indonésien par le terme sembahyang,
et en balinais par mabakti, ce qui correspond a peu pres a prier.

Les offrandes quotidiennes dont il est question sont
appelées selon les régions canang, canang sari, ou sesajén (ce
dernier étant le terme indonésien). Elles ont pour base de menus
paniers plats de feuilles de palme, de taille a tenir dans la paume
d'une main, ronds ou carrés selon les endroits. Ces offrandes
sont jolies et sentent bon : remplies essentiellement de pétales de
fleurs fraiches de plusieurs couleurs, accompagnées d'éléments
décoratifs en feuille de palmier, les sampian, elles sont
aspergées d'huile odorante. Elles contiennent aussi un peu de
nourriture, et en fonction des régions, d'autres petits éléments
végétaux qui demandent de la préparation, comme le porosan.

En regardant le film et/ou en lisant la description qui suit,
j'invite les lecteurs/trices a s'imaginer ce que cela peut signifier,
en termes de pratique personnelle et de transmission aux enfants,
d'effectuer ce rituel chez soi tous les jours.

Observons le rituel

Chaque jour, une personne de la famille — généralement
une fille ou une femme, mais il peut s'agir d'un homme — enfile
un kamben (rectangle de tissu qui se noue autour de la taille et
couvre les jambes), une ceinture cérémonielle, se coiffe, puis
dépose des offrandes a différents endroits précis dans et autour
de la maison. Les petites offrandes canang sont d'abord
disposées sur un grand plateau ou un autel, avec des batons

100



L’offrande domestique a Bali

d'encens allumés qui fument déja, et un verre contenant de 1'eau
fraiche, souvent mélangée a de 1'eau firta (bénie par un prétre).

Le rituel commence au sanggah, le sanctuaire familial,
que l'on retrouve, dans toutes les maisons balinaises, dans le
coin situé du coté des deux directions bénéfiques : montagne
(nord ou sud selon les régions - kaja) et soleil levant (est -
kangin). 1l s'agit d'un espace ouvert, contenant un ensemble
d'autels de taille et d'importance variables, pouvant étre plutot
menus ou atteindre des proportions impressionnantes. On y
trouve invariablement un autel des ancétres, un autel dédié a
Sang Hyang Widi, le dieu supréme, et d'autres autels selon les
lieux et les familles. Les premiers canang y sont déposés,
comme nous le voyons dans le film.

Chaque offrande est placée accompagnée d'un baton
d'encens, et recoit quelques gouttes d'eau aspergées a l'aide d'un
pétale de fleur tenu entre le bout de deux doigts de la main
droite. La personne effectue ensuite de sa main fleurie un geste
spécial, comme pour éventer, diriger de sa paume 1'air chargé de
la fumée d'encens vers l'autel auquel l'offrande est destinée. Ce
faisant, elle murmure quelques mots et regarde l'autel. Elle va
faire de la sorte pour chaque lieu. A la fin de la « tournée », elle
s'aspergera la téte de quelques gouttes d'eau et placera le pétale
derriere l'oreille.

En sortant de l'enceinte du sanggah, nous passons a coté
de grandes pierres posées au sol qui signalent le lieu ou le
placenta des enfants nés dans cette maison est enterré. Ces
pierres, que l'on retrouve dans la plupart des maisons, recoivent
un canang (ceci n'apparait pas dans le film). La jeune femme
passe du sanggah a la cuisine, laissant derriere elle dans la cour
un nuage de fumée d'encens. Il s'agit la d'un aspect important de
ce rituel : il ne se cantonne pas a des espaces délimités comme
sacrés. Nous voyons fixé sur le mur de la cuisine un petit autel
ressemblant a une étageére colorée, un plangkiran, qui recoit un
canang. Mais le réchaud a gaz, outil tout ce qu'il y a d'ordinaire,
en recoit un également. La jeune femme passe a la chambre
avoisinante, réveillant sa cousine qui s'est endormie en regardant
la télévision. La aussi, un plangkiran est fixé au mur, et elle y
dépose une offrande accompagnée d'eau, d'encens et de prieres.

101



Aniko Sebestény

Devant la maison de son cousin, son neveu d'environ deux
ans se joint a elle. Elle se rend a un autel protecteur situé tout au
fond du jardin, qui marque la fin du territoire domestique. Nous
passons dans la maison ol elle habite. Son pere, assis sur un
canapé, est amusé par ma présence. Un plangkiran posé sur une
armoire dans sa chambre montre de nouveau a quel point espace
rituel et espace quotidien sont entremélés. La quasi-totalité¢ des
chambres d'habitation balinaises sont dotées d'un plangkiran,
situé, comme le temple familial, dans l'angle montagne/soleil
levant. Toutes les pieces sont ainsi orientées, et regoivent un
marquage rituel quotidien.

De nouveau a l'air libre, au centre de la cour, un canang
est déposé par terre. Nous voyons que le rituel est effectué par
une seule personne, mais au vu de tous. Les canang déposés
restent 1a, bien en vue, jusqu'a ce que l'encens se consume. Ils
seront ensuite ramassé€s lors du balayage quotidien, et jetés a la
poubelle. Le circuit continue, toutes les étapes ne sont pas
visibles dans le film. Un canang est déposé sur la moto de la
jeune femme, ce qui en dit long sur l'imbrication entre rituel et
modernité. Nous terminons devant la porte d'entrée, sur la route.
Les derniers canang y sont déposés, 1'eau est versée par terre. De
retour au temple familial, la jeune femme prie agenouillée
devant l'autel central. Son petit neveu gambade autour d'elle,
puis la rejoint spontanément dans la priere, sans que personne ne
le lui ait demandé : c'est un joli moment de partage et de
transmission, d'association spontanée a l'activité de la jeune
femme.

Nous avons suivi une tournée d'offrandes de canang.
Ce rituel se déroule ainsi dans la plupart des habitats a Bali,
souvent deux fois pas jour, matin et soir. Dans certaines familles
cependant, les canang ne sont utilisés que tous les trois jours, ou
lors des jours spéciaux réguliers du calendrier balinais (pleine
lune, nouvelle lune, kajeng-kliwon), au final environ tous les
sept jours. Cependant, il existe un autre rituel avec des offrandes
plus petites qui, lui, est toujours quotidien : le masaiban. Le riz
cuit le matin est offert aux entités invisibles avant que la famille
n’en mange. Cette offrande est plus simple que le canang : il
s'agit d'une pincée du riz cuit posé sur un petit carré de feuille

102



L’offrande domestique a Bali

avec quelques épices, sans encens, sans eau. Ces offrandes sont
déposées aux mémes endroits que les canang.

Pour la simplicité du propos, je parlerai de la tournée de
canang comme de l'offrande quotidienne, ce qu'elle est dans la
plupart des cas étudiés, secondée pas le masaiban. Je ne traiterai
pas séparément les cas ou le masaiban est quotidien, et la
tournée de canang seulement réguli¢re. Je considere que ces cas
sont équivalents du point de vue de mon analyse, car il y a de
toute facon une tournée d'offrandes quotidiennes, le masaiban,
et les canang sont tres régulierement utilisés.

Pour résumer, on peut dire que la tournée d'offrande est
une (re)prise de contact, rituelle et quotidienne, avec les endroits
et €léments importants de 1'espace domestique, réalisée par une
personne de la famille, pour et au vu de tous.

Les autres membres de la famille, qui n'effectuent pas la
tournée d'offrandes, vont généralement eux aussi prier avec des
pétales de fleur devant l'autel des ancétres, comme le fait la
jeune femme a la fin du mini-film. Cette priere est souvent
quotidienne, a lieu le matin avant de partir au travail, et/ou le
soir en rentrant a la maison.

Ainsi, tous les membres de la famille sont impliqués dans
une activité rituelle domestique quotidienne.

L'offrande quotidienne — ancrage et étayage

Pour faire face au monde, il est important d'avoir des
racines fermement ancrées dans le sol. L'hypothese soutenue ici
est que le rituel de 1'offrande quotidienne domestique donne un
ancrage fort aux personnes qui y participent, et ce a trois
niveaux importants : il renforce l'adhésion a la vision du monde
partagée par la communauté hindoue balinaise, affermissant
I'ancrage de la personne a cette large communauté ; il renforce le
sentiment d'appartenance a une famille, & une communauté et a
un lieu précis, ce qui ancre la personne a un niveau tres local et
concret ; il offre un soutien, un étayage important au niveau de
la gestion des émotions. Ceci résulte des deux premiers
ancrages, et se voit renforcé par la pratique quotidienne de la
priere qui est aussi un exercice de discipline émotionnelle ayant
des effets bénéfiques, comme détaillé plus loin.

103



Aniko Sebestény

Ancrage au niveau de la vision du monde : monde visible et
monde invisible

Une premiere fagon de présenter la vision du monde des
Balinais est de dire que leur monde est composé du monde
visible, sekala, et du monde invisible, niskala, qui sont tous
deux continuellement présents. Le monde invisible est habité par
diverses entités divines et démoniaques qui agissent sur le
monde visible et auxquelles il convient de présenter des
offrandes en signe de respect et/ou de gratitude. Les ancétres y
ont un rdle important et la plupart des Balinais pensent qu'ils ont
une influence effective sur leur vie.

Une deuxieme facon de présenter cette vision du monde,
qui nuance la premiere, consiste a regarder de plus pres le role
du rite. Le rite est un mode d'action ou l'on endosse des
comportements prédéterminés que l'on effectue tels quels, avec
une part d'improvisation (Houseman 2003) ; I'effet produit sur le
vécu interne est orchestré par le rituel effectué, mais n'est pas
entierement déterminé par celui-ci, et varie d'une personne a
l'autre. A Bali, de grands rites ponctuels et des petits rites
quotidiens suggerent tres régulierement la présence continue et
l'importance du monde invisible et des &tres qui le peuplent. Les
Balinais petits et grands, pratiquant et voyant ces rites, adherent
a cette vision du monde en fonction de leur age, de leur
personnalité, de leur vécu personnel et de leur état d'esprit du
moment.

Nous voyons que le rituel de l'offrande présuppose la
réalit€é du monde invisible, puisque la personne effectuant le
rituel communique avec ce monde qui, du coup, se doit d'exister.
Ainsi, la réalité du monde invisible est affirmée par le rite. Cette
affirmation est treés forte car quotidienne, et ancre chaque jour la
personne dans la vision du monde de la religion hindoue
balinaise, ou sekala et niskala, monde visible et monde invisible,
sont continuellement présents.

Ancrage local et concret

Cet ancrage est d'autant plus efficace qu'il est trés concret.
Il ne s'agit pas de croire en l'existence d'entités immatérielles en

104



L’offrande domestique a Bali

général, mais de croire en l'existence d'entités présentes dans
I'habitat  personnel, avec lesquelles se déroule une
communication quotidienne. La présence des entités invisibles
est rendue tres visible dans 1'espace domestique par la proximité
du sanctuaire familial qui jouxte les habitations, par les autels
que l'on trouve a l'entrée, au milieu de la cour et dans chaque
chambre. Les offrandes quotidiennes rendent cette présence
encore plus sensible, par une communication rituelle avec ces
entités, effectuée par une seule personne mais visible de tous.
Les traces de cette communication sont présentes jusqu'a
plusieurs heures plus tard, par les offrandes colorées marquant le
sol, les autels, les objets importants, et par la trace olfactive que
laissent dans 1'air 1'encens et les huiles parfumées qui rappellent
méme aux retardataires, dans le noir, que le rituel a bien eu lieu,
et que le monde invisible continue d'exister.

L'espace domestique a Bali est donc non seulement un
lieu d'habitation ou I'on dort, mange, discute, et partage la vie en
famille, mais un lieu habité d'entité€s avec lesquelles il faut
communiquer : un lieu qui porte en lui-méme sa propre
dimension au-dela du visible. Le rituel de I'offrande quotidienne
ancre doublement la personne qui I'accomplit et ceux qui la
voient, adultes et enfants, dans cet espace d'habitation, les reliant
a la fois a la dimension visible de la maison et a la dimension
invisible de ce méme espace.

Ancrage dans l'espace-temps personnel et local, temporel et
intemporel

Le rituel ancre la personne qui l'effectue dans sa famille,
sa lignée, ancétres inclus, la reliant aux rituels qui accompagnent
les naissances et les déces.

Les funérailles balinaises sont publiques, les enfants y
sont aussi amenés, et voient des personnes mortes des leur jeune
age. Ils voient le cadavre, puis la crémation, les cendres, la
cérémonie qui dure plusieurs heures au cours de laquelle sont
réalisés progressivement des objets rituels dans lesquels les
cendres sont placées et ou vient siéger 'ame, puis voient que ces
objets sont jetés a la mer. Ils voient, souvent sans comprendre
quand ils sont petits, qu'un peu de café¢ et de nourriture est

105



Aniko Sebestény

régulierement déposé sur un plangkiran pour les membres de la
famille récemment décédés. Le phénomene de la mort et les
rituels l'accompagnant ne leur sont pas beaucoup expliqués,
mais ils y participent : cela ne leur est pas caché.

En ce qui concerne le début de la vie, lors de chaque
naissance, un spécialiste rituel est consulté pour dire le nom de
l'esprit qui s'est incarné. II peut s'agir d'un ancétre lointain et
inconnu, mais il peut aussi s'agir d'un grand-parent récemment
décédé. De toute fagon, c'est une ame de la lignée des ancétres
qui vient habiter le nouveau-né. L'enfant est donc considéré
comme l'incarnation d'une entité lui préexistant, et ceci ne lui est
pas caché non plus.

Ainsi, l'enfant grandit en allant régulierement a des
funérailles et en ayant un rite régulicrement célébré pour
l'anniversaire de sa naissance (ofonan), ou 1'on rend hommage
aux ancétres et a I'ame qui s'est incarnée en lui. Il grandit en
participant a ces rituels qui lui font comprendre petit a petit qu'il
est porteur d'une dme (roh) qui vient de loin et qui continuera
d'exister apres sa mort. L'autel des ancétres est un lieu
rituellement trés chargé, impliqué dans les funérailles, les
c€lébrations pour l'honneur des ancétres et les anniversaires
(otonan). L'offrande quotidienne rappelle I'importance de ce lieu
et des rituels lui étant liés, en 1'honorant d'une offrande.

Lors du rituel de l'offrande quotidienne, la personne est
confrontée au temps de la naissance, en marquant d'un canang le
lieu ou est enterré son propre placenta, ou celui de ses enfants.
Elle présente un canang a l'autel de ses ancétres, ceux qu'elle a
personnellement connus et ceux qu'elle n'a pas connus, qui est
également le lieu ou sicgera sa propre ame (roh) apres la mort.
C'est également le lieu ou siégeait son ame avant de s'incarner
en elle, puisque la réincarnation s'effectue a l'intérieur d'une
méme lignée. La personne est ainsi tous les jours ré-ancrée dans
son espace-temps familial, et dans I'espace-temps de sa propre
vie, liée a celle de sa famille et de son lieu d'appartenance, et
porteuse d'une dme qui vient de plus loin que le temps de la vie
actuelle, et s'étend au-dela de la mort.

106



L’offrande domestique a Bali

Y croient-ils ? Le cru et le su

Les ancrages a différents niveaux présentés ci-dessus
donnent une définition du soi allant de soi, une place bien
définie dans ce monde, comme appartenant a une famille, ayant
une ame qui provient d'une lignée familiale, ayant des ancétres,
vivant dans un lieu ol le monde visible n'est pas le seul présent.

Le rituel de l'offrande quotidienne rappelle tout cela.
L'anthropologue ne peut évidemment pas déclarer que tous les
Balinais croient a cela constamment, de facon uniforme, parce
qu'ils sont Balinais. Cependant, nous avons vu qu'il y a toute une
série de rituels qui rappellent tout cela, l'affirment, le
présupposent. Ainsi, les ancrages présentés sont continuellement
a disposition, et les rituels quotidiens prédisposent tout Balinais
a accepter ces points de reperes.

Une fois ces dispositifs rituels mis en évidence et
I'adhésion a une croyance commune nuancée, force est de
constater que la grande majorité des Balinais semble bel et bien
accepter l'existence et le pouvoir du monde invisible. C'est ce
qui ressort de ma recherche, et de la plupart des travaux sur Bali
(par exemple Ottino 2000, Geertz 1975). Il semble bien que ce
n'est méme plus une question de « croyance », dont le doute est
un corollaire possible, mais bien une question de « savoir »,
selon les termes de Jean Pouillon (1993).

Ainsi, je me permettrai de faire référence a cette vision du
monde que les Balinais eux-mémes revendiquent comme la
vision du monde des Balinais, et a toutes les productions
artistiques, rituelles, aux références mythiques et aux pratiques
sociales répandues a Bali comme a la «culture traditionnelle
balinaise », méme en omettant les guillemets. Il s'agit d'un abus
de langage, car ces mots, implicitement, essentialisent et figent
cette « tradition », comme si les Balinais avaient toujours fait et
pensé ainsi, et comme s'ils allaient toujours penser et agir de la
sorte si on les laissait tranquilles. Ce n'est pas le cas. Ce n'est
généralement jamais le cas, car toute tradition évolue, et Michel
Picard (1992) a bien montré comment I'identité balinaise est
aussi le résultat d'une co-construction entre la culture locale et le
miroir extérieur qu'est le tourisme. Cependant, s'il y a un

107



Aniko Sebestény

ensemble de comportements, de pensées, de références,
d'esthétiques et de pratiques artistiques que les Balinais
reconnaissent comme leur « tradition », et désignent comme tel
par le terme adat, je vais tout de méme utiliser ce terme pour y
faire référence. Mais il faut bien comprendre qu'il s'agit d'un
ensemble qui a été €laboré au fil du temps, et que méme si elle
semble immuable, cette immuabilité apparente est le résultat
d'un travail de construction. La croyance trés forte au sekala et
niskala est un fait, une donnée empirique a Bali. Cependant, si
elle existe, c'est aussi parce qu'elle est continuellement
réaffirmée.

La cohabitation serrée au sein d'un méme espace urbain
de Balinais ayant une pratique rituelle quotidienne et de touristes
issus des quatre coins du monde, souvent athées, ce qui est le cas
dans des villes du sud de Bali comme Ubud ou Sanur ou
I'enquéte a été menée, est une situation intéressante. La foi des
Balinais s'estomperait-elle s'ils effectuaient moins de rituels ?
Dans quelle mesure est-ce que les rituels y contribuent ? Ce sont
la des questions auxquelles il est difficile de répondre. Ce qui est
certain, c'est que les rituels quotidiens, de concert avec d'autres
rites communautaires ponctuels, contribuent au maintien de la
vision du monde comme composée de sekala et niskala, méme
dans le cas de Balinais qui passent leurs journées en travaillant
dans un environnement de touristes.

Il est également intéressant de voir que des étrangers qui
restent longtemps a Bali commencent généralement a croire au
monde invisible, ou en tout cas gardent la question ouverte,
et acceptent I'hypothése selon laquelle le monde invisible
niskala fait partie des réalités balinaises, comme la conduite a
gauche ou le climat local. Ces étrangers ont généralement
participé a quelques cérémonies et, pour ce faire, ont dii enfiler
le costume balinais. Ils ont assisté a des transes, ce qui apparait
comme une manifestation trés voyante des forces du niskala.
Ajouté a cela, il semble que lorsqu'on voit quotidiennement des
gens par ailleurs sains d'esprit effectuer une communication
rituelle en présentant une offrande a un autel, il est difficile de
garder tres longtemps la conviction qu'il n'y a pas d'entité dans
cet autel qui regoit cette offrande.

108



L’offrande domestique a Bali

Méme si la réalité du niskala semble largement acceptée
parmi les Balinais, le niveau et la teneur exacte de cette foi
présente des variations, ainsi que le degré d'implication dans la
pratique des rituels. J'ai eu 'occasion de parler avec et de suivre
un jeune homme de 18 ans qui, a une époque, effectuait le rituel
du mesaiban sans grande conviction dans cette méme famille ou
j'ai tourné le film. Ses voisins se moquaient un peu de la facon
nonchalante dont il déposait les offrandes en général, qui
contrastait avec l'attention du grand-pere quand c'était celui-ci
qui s'en occupait. Cependant, le jeune homme effectuait tout de
méme le rite tous les jours, et il ne pouvait pas ne pas le faire.
Pression de la peur du monde invisible, envie de l'honorer par
gratitude, ou pression sociale de la famille et des voisins? Ces
trois forces se conjuguent tres probablement pour que ce jeune
effectue la tache rituelle qui lui est assignée. Et s'il I'effectue, il
ne peut tout a fait échapper aux effets d'ancrage présentés plus
haut.

Le rituel est effectué dans toutes les familles, et tous les
membres de la famille savent le faire et le font, certains souvent,
d'autres de temps en temps. Il s'agit d'une pratique réguliere qui
peut étre effectuée avec plus ou moins d'enthousiasme, mais que
tous apprennent et pratiquent, soit en effectuant la tournée
quotidienne, soit en priant devant le temple des ancétres. Ainsi,
les effets d'ancrage dont il a été question sont présents chez la
grande majorité des Balinais : ils ne peuvent s'y soustraire.

Etayage émotionnel — identité, discipline et calme intérieur

Ce travail sur les rituels me pousse a faire I’hypothese que
le contrdle des émotions est plus facile quand on est solidement
ancré quelque part.

Le fait de savoir et de se rappeler régulierement d'ou 1'on
vient, a quel groupe l'on appartient, et de se replacer
constamment par rapport a des entités que 1'on respecte semble
procurer une sérénité. Ceci ne veut pas dire que les Balinais ne
sont jamais stressés : ils travaillent souvent beaucoup, et se
dépensent pour gagner 1'argent nécessaire a la vie quotidienne et
aux cérémonies. Mais ils semblent peu touchés par des questions
déstabilisantes concernant leur identité, le sens de la vie, et les

109



Aniko Sebestény

questions existentielles que se posent les personnes déracinées.
Des exceptions existent, mais sont encore rares.

Pour ce qui est des adolescents, certains passent par une
phase de révolte, mais qui semble beaucoup plus calme en
général que les affrontements adolescent-parents en Europe.

Le rituel de l'offrande quotidienne donne un cadrage
émotionnel supplémentaire en amenant une discipline des
émotions. En effet, au moment de l'acte d'offrir 1'offrande, la
personne qui effectue le rituel s'y concentre pleinement. Elle ne
doit pas avoir d'énervements, de reproches en téte : la plupart
des personnes interrogées 1'ont formulé ainsi. C'est un exercice
qui n'est pas facile, mais que les Balinais apprennent des leur
plus jeune age.

Les personnes jeunes et adultes interrogées ont dit qu'elles
récitent intérieurement une courte priere, parfois en langue
sanscrite sans en comprendre exactement les mots, ou se
concentrent sur l'offrande qu'elles effectuent, ou demandent
intérieurement la santé pour la famille : chacune a une pratique
légerement différente. Cependant, toutes s'accordent sur le fait
qu'elles ne doivent pas penser a autre chose, et quand on les
regarde effectuer le rite, on a bien l'impression qu'elles sont,
pour les moments-clefs comme I'acte d'offrir 1'offrande ou la
priere finale, absolument concentrées. J'ai plusieurs fois entendu
le mot menyatu (devenir un, s'unir) en indonésien. Tel monsieur
m'a expliqué que, dans la priere devant un autel, il faut que
s'effectue une union mentale, émotionnelle, avec I'entité que 1’on
prie, un état dans lequel on ne pense a plus rien d'autre. Plusieurs
personnes interrogées ont souligné qu'on n'a pas le droit d'avoir
des pensées sales (kotor), de penser aux problemes de la vie
quotidienne.

Ce qui ressort des discussions sur le sujet est soutenu par
mes observations. Dans tous les cas ou j'ai observé 1'offrande
quotidienne, que ce soit en observation directe, quand je suivais
régulierement une personne proche dans sa tournée d'offrandes,
avec son accord, ou en observation que je nommerai latérale,
quand j'étais chez des gens et que je voyais une personne passer
et faire l'offrande, ou quand je voyais l'offrande effectuée dans
un lieu de travail, un café, un restaurant, un marché, parfois dans

110



L’offrande domestique a Bali

des lieux tres bruyants, avec le son de la télévision tournée au
maximum, ou dans la rue, alors que la personne ne me voyait
pas, j'ai toujours vu une présence et une attention complete de la
personne effectuant l'offrande dans son acte d'offrir, qui est le
moment ou la main effectue certains gestes spécifiques décrits
plus haut.

Je n'ai observé que deux cas ol cela n'a pas été ainsi, chez
des jeunes. J'ai vu une petite fille de neuf ans qui, par le geste
qui devait offrir I'offrande, brassait 1'air comme si elle donnait
des gifles. Et comme cas de peu d'engagement, il y avait le jeune
homme dont la nonchalance amusait les voisins. Dans la tres
grande majorité des cas, il était clair que les gens prenaient au
sérieux le rituel qu'ils effectuaient.

Je pense ainsi pouvoir affirmer que le temps du rituel de
l'offrande quotidienne et le temps de priere dans le temple
familial (sanggah) sont des moments de calme, d'un certain
détachement par rapport aux problemes de la vie quotidienne.

Tout a la fin du trés court-métrage présentant l'offrande
quotidienne, il y a un moment tres intéressant qui illustre ces
propos. Le petit garcon est toujours en mouvement dans le film,
court partout, fait du bruit, rigole, ne tient pas deux secondes en
place, et je peux témoigner qu'il était comme ca jour apres jour
en dehors du film aussi. Cependant, lorsqu'il voit sa tante prier,
il se met a coté delle et devient, de fagcon a premiere vue
étonnante, capable de rester immobile pendant un laps de temps
tout de méme long. Ainsi, les bases de cette attitude de calme et
de priere, on le voit dans ces secondes capturées par hasard, sont
apprises tres tot, avant méme que l'enfant ne sache parler, et
généralement sans qu'on lui explique quoi que ce soit. Les
explications, a quoi il faut penser ou ne pas penser, viennent plus
tard. Au départ, il y a l'imitation, l'essai personnel, la
participation a 1'état de calme et d'immobilité des grands.

La capacité a entrer dans et a sortir de cet état
d'immobilité et de calme se pratique des l'enfance a Bali. Je
soutiens que cette pratique précoce, et qui reste réguliere au fil
des années, constitue un apprentissage d'une discipline des
émotions. Celle-ci, avec l'entrainement régulier, permet

N

d'accéder a un calme intérieur méme dans des conditions

111



Aniko Sebestény

adverses. C'est ce que j'ai compris par I'observation directe et
latérale des rituels et de la vie quotidienne, par la pratique et la
participation, et par le recueil de récits personnels.

Un calme bénéfique - Parallele avec la Meéditation
Transcendantale

Ouvrons un instant le cadre de cette réflexion pour
construire des paralleles._Plusieurs techniques de méditation
proposent une pratique ayant des traits similaires, et pour
certaines, des effets bénéfiques ont été démontrés par des études
scientifiques. Je prendrai ici l'exemple de la Méditation
Transcendantale (MT). La base de cette pratique, amenée aux
Etats-Unis par un yogi de tradition hindoue et d'origine indienne,
consiste a réserver deux plages de vingt minutes par jour, matin
et soir, pour la méditation. Le méditant est assis, les yeux
fermés, et répete intérieurement un mot-mantra dénué de sens
que son instructeur lui a révélé lors de son cours d'initiation, et
qu'il doit garder secret. De nombreuses études scientifiques
montrent que cette pratique a de grandes vertus pour la santé
physique et mentale. En voici deux exemples :

Une ¢étude épidémiologique commandée par le
gouvernement suédois (Ottoson 1977) a porté sur l'incidence de
la Méditation Transcendantale (MT) sur la santé mentale, avec
des questionnaires envoyés a 182 unités psychiatriques. Dans la
population suédoise, le taux de personnes rencontrant des
problémes mentaux nécessitant un internement psychiatrique est
de 1/20, une personne sur vingt. L'étude a montré que parmi les
35.000 suédois pratiquant la MT, ce taux est de 1/3.500. Le fait
d'adhérer a la MT constitue peut-€tre une présélection en partie
responsable de ces résultats, mais l'effet reste trés important.

Une autre étude, conduite par l'Institut National de la
Santé du Gouvernement Japonais, porte sur pres de 800
travailleurs interrogés par questionnaire dans l'une des plus
grandes usines d'industrie lourde du pays (Haratani et Henmi
1990). Les résultats de deux groupes ont ét€ comparés : des
travailleurs pratiquant la Méditation Transcendantale, et un
groupe contrdle de travailleurs de la méme usine ne pratiquant
pas cette méditation. Au bout de cinq mois de pratique, les

112



L’offrande domestique a Bali

méditants, comparés au groupe controle, ont présenté des
améliorations significatives tant au niveau mental que physique.
Les résultats montraient une baisse générale des plaintes
physiques, une baisse du niveau d'anxiété, de dépression,
d'insomnie, une baisse de la consommation de cigarettes, moins
de problemes digestifs, une baisse des tendances névrotiques, et
une baisse des symptdmes psychosomatiques. L'analyse a
montré une corrélation positive entre la longueur de la période
de méditation et la réduction du niveau d'angoisse. Ces deux
études, comme de nombreuses autres, montrent un effet trés
bénéfique de cette méditation.

Otis (1974), cité par Phelan (1979), est parti du constat
que les effets bénéfiques de la MT semblent bien prouvés chez
ceux qui suivent les consignes spécifiques. Il a voulu remettre en
question limportance des consignes et a comparé les
améliorations constatées chez les pratiquants orthodoxes avec
celles des personnes suivant des consignes légérement
différentes. Un groupe a recu des consignes identiques a celles
de la MT, les vingt minutes de méditation matin et soir, avec la
différence que le mantra répété était « faux », car choisi par les
chercheurs et non par un enseignant de MT. L'autre groupe a
suivi la simple consigne de rester assis tranquillement chez soi
les yeux fermés pendant vingt minutes deux fois par jour, matin
et soir.

Les effets bénéfiques mesurés de la pratique ont été
quasiment les mémes chez les trois groupes : MT en regle,
méditation avec « faux » mantra, et position assise calme.

Cette étude n'invalide pas le bien-fondé de la Méditation
Transcendantale telle qu'elle est pratiquée. En effet, il ne suffit
pas qu'une technique soit efficace, encore faut-il qu'une
institution s'occupe de la faire connaitre, de proposer des stages,
bref, de transmettre la technique aux gens, et aussi de les
encourager a la pratiquer régulierement. Le secret du mantra, qui
ne s'est pas avéré produire des effets physiques mesurables sur le
pratiquant, peut par exemple renforcer la relation enseignant-
méditant, et ainsi contribuer a 'assiduité du pratiquant.

Cependant, cette analyse montre bien que le simple fait de
réserver, dans le flux de la vie quotidienne, deux plages de vingt

113



Aniko Sebestény

minutes matin et soir pour étre au calme a des effets bénéfiques
sur la santé physique et mentale, notamment en terme de
réduction de stress et d'anxiété.

Pour ce qui est de la pratique de 1'offrande quotidienne
domestique a Bali, il est évident qu'il s'agit d'une pratique
beaucoup plus riche que le simple fait de ne pas penser aux
problemes de la vie quotidienne pendant un laps de temps d'au
moins un quart d'heure une a deux fois par jour. Cependant, ceci
est I'un des €léments constitutifs du rituel. D'apres les études sur
la Méditation Transcendantale, on peut supposer a juste titre que
les rituels tels que la tournée d'offrande quotidienne et la priere
devant l'autel des ancétres induisent des effets bénéfiques
incluant une baisse non négligeable du niveau de stress, avec
tous les effets positifs que cela peut entrainer en termes de bien-
étre, de santé physique et mentale.

Je ne veux bien sir pas dire que l'offrande balinaise est
pratiquée a Bali pour ses qualités apaisantes et bénéfiques. Mais
je veux souligner qu'elle a indubitablement de telles qualités.

Un étayage émotionnel - des cas concrets

Ainsi, la pratique quotidienne de l'offrande et de la priere,
qu'il s'agisse du tour d'offrande ou de la priere avec un pétale
dans la main, est une pratique qui est au moins doublement
bénéfique. D'un coté, elle produit les effets d'ancrage et
d'étayage dont il a été question plus tot. De 'autre c6té, méme si
on la sépare de toutes ses implications religieuses et
symboliques, c'est une pratique qui en elle-méme aide a relacher
le stress, comme nous l'avons vu plus haut. Ainsi, lorsque les
jeunes essayent cette technique, celle-ci peut facilement devenir
une pratique quotidienne, car les effets bénéfiques en termes de
réduction du stress peuvent €tre en eux-mémes déja gratifiants.

Nous allons voir quelques exemples de pratiques
personnelles recueillies au cours de la recherche. Rencontrant
des conditions adverses, plusieurs personnes se sont tournées
vers ces pratiques qu'elles connaissaient déja, pour les pratiquer
encore plus. Chez les adultes, j'ai constaté que ceux qui ont des
problemes restent souvent plus longtemps assis en priere dans le
temple familial.

114



L’offrande domestique a Bali

Les techniques de méditation peuvent constituer la base
d'une discussion spontanée entre jeunes, ou ils parlent des
pratiques pour se décontracter et se recharger. Un exemple : un
jeune Balinais d'environ vingt ans, qui ne prie pas dans le
sanctuaire de la maison ou il loue une chambre, car il travaille
douze heures par jour et ne se sent pas vraiment chez lui, va
parfois pendant la journée prendre une fleur et, 2 un moment ou
personne ne le voit, pendant une seconde « échanger un sourire
avec la fleur », comme il dit.

L., jeune mere de 19 ans, quittée par son mari, obligée de
rester habiter chez sa belle-famille ou revenait de temps a autre
ledit jeune mari, avait des difficultés pour dormir. Elle m'a
raconté joyeusement qu'elle se levait a quatre heures du matin et
restait une heure assise devant l'autel des ancétres, et s'en
trouvait rafraichie comme si elle avait dormi profondément.

Un lycé€en, pendant une période de révision pour un
examen, a commencé a faire la priere devant 'autel des ancétres
le matin avant d'aller a I'école et le soir en rentrant. Il semblait y
avoir pris golt et a continué apres 1'examen. Je 1'ai vu le soir, fier
et souriant dans sa tenue de priere, avec sa ceinture
cérémonielle, se diriger vers l'autel familial avec des fleurs et de
I'encens a la main. Sa mere était visiblement fiere de lui.

Un étudiant balinais m'a confi€¢ que sa mere avait été tres
colérique, et se disputait souvent. Mais elle a pris I'habitude de
faire sa priere quotidienne, et elle en est devenue bien plus
calme. Le lien de cause a effet m'a été présenté comme €vident.

Les cas que je viens d'énumérer sont des exemples issus
de discussions spontanées. C'était un choix méthodologique :
je voulais que cette information me soit communiquée si elle
s’avérait assez importante pour surgir d'elle-méme dans la
conversation. En effet, les gens a Bali sont polis pour la plupart,
et si on leur pose une question, ils vont certainement chercher a
y répondre, surtout s'ils trouvent leur interlocuteur sympathique.
Jai plutdt observé la pratique des personnes, et ai laissé les
discussions s'engager, en recueillant les informations que les
gens que je connaissais me communiquaient d'eux-mémes.

Il est apparu que de nombreux Balinais pratiquent les
rituels de priere en ayant la perception que cela produit un effet

115



Aniko Sebestény

bénéfique sur eux. Et si prier a un autel devient impossible, les
personnes trouvent un rituel de substitution, comme sourire a
une fleur (ce que je n'ai recueilli qu'une fois) ou prier sans fleur
dans sa chambre lors d'un travail sur un bateau de croisiére.

Ce type de pratique est aussi intéressant car,
contrairement a la conception qui me semblait naturelle lors de
mon premier séjour, et que je pense généralement partagée dans
nombre de pays occidentaux, selon laquelle il faut parler
beaucoup de son probleme pour le résoudre, a Bali, c'est la
possibilité de trouver le calme en dépit du probleme, en s'en
détachant, qui est valorisée. Cela ne veut pas dire que les gens
ne vont pas du tout parler de leurs problemes. Mais cette autre
voie est aussi explorée, celle du calme et de l'apaisement, de
I'éloignement des pensées stressantes. Il semble que cela
permette au corps et a l'esprit de s'apaiser, de se régénérer, et
d'affronter le probléme plus tard avec plus d'aplomb.

Cette importance de l'offrande domestique quotidienne
comme pratique de discipline des émotions rejoint la littérature
sur Bali, notamment les travaux d'Unni Wikan (1990), qui
montre que la capacité a rester joyeux est tres valorisée. « Sois
heureux, sois parfait, sois content dans ton cceur » est un mantra
de prétre cité page 3 dans son livre au titre révélateur : Gestion
des ceeurs turbulents : une formule balinaise pour vivre. Elle
montre que des situations de crise, notamment de deuil, sont
affrontées en arborant un comportement joyeux. En effet,
sombrer dans la tristesse est considéré comme tres dangereux a
Bali, peut rendre gravement malade et doit étre évité. Mon
analyse de la pratique de 'offrande quotidienne montre que cette
capacité a se détacher des problemes, a étre au calme en dépit de
conditions adverses, est transmise et pratiquée au sein de la
famille au travers de ce rituel domestique des le plus jeune age.

L'offrande élargie a un contexte plus large

Revenons maintenant a la question de 1'ancrage rituel et
social, en explorant le monde autour de l'espace domestique. Le
rituel de l'offrande quotidienne offre un étayage fort et efficace
aussi parce qu'il est en synergie avec toute une série d'autres

116



L’offrande domestique a Bali

rituels qui lui ressemblent et qui ancrent I'unité rituelle familiale
dans des unités d'appartenance plus grandes.

Lors de jours de cérémonie, la tournée d'offrandes
s'élargit. Elle devient un mode d'attachement et d'ancrage a des
espaces et a des communautés plus larges que l'unité
domestique. Un soir de pleine lune par exemple, le rite de
I'offrande s'effectuera dans et autour de la maison, mais inclura
aussi certains endroits du territoire des alentours, tel grand arbre,
riviere ou autel se trouvant a proximité de la maison. Des
offrandes plus fournies que d'habitude seront déposées dans le
temple avoisinant, ol se retrouvera la communauté des habitants
liés a ce temple. Par cette tournée d'offrandes élargie, I'espace
domestique se trouve rituellement raccroché au temple et a la
communauté de ceux qui s'y rendent.

La cérémonie réguliere en I'honneur des ancétres
rassemble la famille €largie et affirme son unité.

L'appartenance a des groupes sociaux autres que la famille
est généralement marquée par des rituels pour la divinité
protectrice du groupe. Lors de la cérémonie dédiée a la déesse
du savoir Saraswati, les enfants en tenue de cérémonie portent
des canang a leur école et y prient, tandis que professeurs et
étudiants font de méme dans le temple de leur université.
Chaque village a trois temples, avec chacun une cérémonie
réguliere (généralement tous les 210 jours) ou tous les habitants
se rendent. Certains temples sont des protecteurs pour l'ile
entiere, comme le temple de Besakih ; au cours de la cérémonie
qui peut y durer une semaine, les familles arrivent de toute 1'flle
de Bali, de jour comme de nuit. Une personne au moins par
famille s'y rend, présente des offrandes, puis ramene de l'eau
tirta et des grains de riz bénis pour toute la famille.

Nous voyons que la famille est rituellement rattachée a
des communautés plus larges par ce qui apparait comme une
tournée d'offrandes €largie.

Je ne saurais souligner assez, a défaut de pouvoir la
développer ici, I'importance sociale du banjar (a prononcer ban-
djar), l'organisation de quartier présente partout a Bali, qui
organise la vie en communauté, crée un réseau d'entraide,
d'obligations rituelles et sociales, et qui contribue grandement a

117



Aniko Sebestény

la cohésion sociale actuelle sur I'fle. Tous les travaux sur Bali le
soulignent, mais aussi des travaux d'économistes, comme
Kennedy et Lietar (2008), qui y voient une organisation
économique alternative rendant possible la résistance sociale et
économique de Bali face au tourisme et a la mondialisation.
L'appartenance au banjar passe aussi par la participation aux
cérémonies pour la divinité protectrice du banjar.

Les lieux d'intégration et d'apprentissages de l'enfant

Nous avons brossé un tableau général de I'environnement
rituel, domestique et de quartier dans lequel vivent les enfants
balinais. Regardons comment ils y grandissent.

Il existe toute une série de rites de passage accompagnant
I'enfant et 1'adolescent. Apres la naissance, le placenta est enterré
dans l'espace domestique, et marqué d'une pierre. Toute une
série de rituels entoure le bébé lorsqu'il est encore tout petit,
constituée d'offrandes pour lui et ses « quatre freres » (kanda
pat) qui, selon la tradition balinaise, sont des entités nées avec
lui et qui le protegent. Les cérémonies des trois mois et six mois
sont trées marquées. Le passage a l'dge adulte appelle la
cérémonie du limage des dents (potong gigi, metatah), lors
duquel les canines supérieures sont limées pour perdre leur
aspect de croc qui rappelle les animaux.

L'enfant est emmené deés l'age de quelques mois aux
rituels dans les temples. On lui apprend a faire le geste de la
priere non pas en lui expliquant ou en lui montrant, mais en lui
faisant faire : 1a mere ou le pere prend les mains de l'enfant et les
joint en priere. Cette facon de faire faire des mouvements pour
les transmettre est un mode de transmission tres caractéristique a
Bali, on la retrouve beaucoup dans I'enseignement de la danse.
On la voit sur les films tournés dans les années 1930 ou par
exemple le célebre Mario enseigne la danse38, et on la retrouve
dans les cours de danse d'aujourd'’hui. Cela requiert
l'apprentissage d'une posture a la fois dynamique et flexible : il

¥ Voir par exemple l'extrait d'un documentaire par Gregory Bateson et
Margaret Mead repris dans le film Peoples of the Indies, minutes 4:30-5:30,
visible sur youtube : http://www.youtube.com/watch?v=a347rzSBrtY.

118



L’offrande domestique a Bali

faut assez de tension dans le corps pour se tenir debout, et assez
de malléabilité pour laisser le professeur de danse guider le
mouvement. Le geste de la priere n'est pas aussi complexe que la
danse, mais c'est ce méme type de transmission, directement de
mouvement a mouvement, que l'on retrouve chez les parents
emmenant leurs enfants en bas dge aux rituels. Nous avons vu
dans le film qu'assez tot, ils savent prier seuls.

L'enfant va a I'école et y fait ses prieres. Il a des cours de
religion ou il est question de religion d'un point de vue plus
abstrait. Des textes de la tradition hindoue sont étudiés, mais la
pratique des offrandes quotidiennes n'y est pas enseignée. La
plupart des adultes que j'ai interviewés ont dit avoir appris la
théorie a 'école et la pratique a la maison.

L'enfant participe a la vie du banjar, et fait généralement
partie du groupe des jeunes qui aide a la préparation des
cérémonies. Les garcons vont jouer de la musique de gamelan
pour les cérémonies du banjar et les filles apprendre des danses
cérémonielles pour les y interpréter.

Voici donc le contexte général. L'offrande quotidienne,
I'enfant la découvre deés son jeune dge. Quand il est petit, il
regarde, il joue avec les fleurs. Plus tard, il participe a la
préparation des offrandes, apprend a les placer, pour petit a petit
devenir capable d'effectuer le rituel complet. Il ne sera pas ici
question de savoir exactement comment. Je ne veux pas entrer
dans la polémique de l'imitation, car c'est un sujet controversé. Il
y a toujours une partie d'€mulation : on voit ce que 1'autre fait,
on voit le but, on le reproduit a peu pres. De méme, lorsqu'une
personne respectée fait une action dont l'enfant ignore le but, il
aura tendance a l'imiter, surtout si cette action est présentée
comme une action a imiter (Csibra et Gergely 2006). Mais il
n'est probablement pas nécessaire ici de déconstruire cet
apprentissage. Les enfants grandissent dans ce tissu de rituels, ils
en sont imprégnés. J'ai vu des enfants ne sachant pas encore
parler rencontrant des fleurs tombées dans le sanggah et se
mettant spontanément a faire les gestes de la priere avec, alors
qu'il n'y avait pas de cérémonie en cours. Plus il y a d'occasions
et de possibilités de transmission, mieux une pratique est
transmise : cette affirmation paraissant aller se soi est analysée

119



Aniko Sebestény

et soutenue avec force par la théorie des chaines d'Olivier Morin
(2011). Etant données les innombrables occasions
d'apprentissage du rite de l'offrande quotidienne, on ne peut
douter que l'enfant l'apprendra. Il y a parfois des conflits, j'ai
suivi une mere qui se disputait avec sa fille pour qu'elle fasse la
tournée de canang, mais c'est rare. Tous les enfants balinais,
méme les plus récalcitrants, apprennent a faire le rituel de
l'offrande quotidienne.

Relation rituelle et relation sociale

L'enfant grandit donc dans un environnement tissé de
rituels domestiques et de relations sociales qui, dans a peu pres
tous les cas, sont soutenues par des pratiques rituelles. Ainsi, par
l'apprentissage de ce rituel domestique, I'enfant acquiert une
pratique de base qui lui permet de participer a la vie rituelle
balinaise dans son ensemble, et d'étre intégré, des son plus jeune
age, a tout un ensemble de communautés.

Il apprend un mode d'appartenance a sa communauté
familiale, a son domicile, et il bénéficie, a mesure qu'il grandit,
de tous les ancrages et étayages dont il a été question plus haut.
Dans le méme temps, il apprend comment appartenir a des
communautés plus larges, auxquelles il appartiendra rituellement
avant de pouvoir y participer pleinement. Il ira, ou sera porté des
tout petit, aux cérémonies du banjar, au temple de Besakih, et il
aura tout a fait le droit d'y étre. Il sera habillé de facon
appropriée, en tenue de cérémonie. Il fera partie du groupe. Et
ces appartenances seront socialement et rituellement réaffirmées
de facon réguliere tout au long de sa vie.

Structure forte et flou nécessaire

Une dernicre facette de l'offrande quotidienne reste a
explorer : regarder de pres ce qui est transmis d'une génération a
l'autre, et ce qui ne l'est pas. J'ai habité chez des familles ou
plusieurs générations vivaient ensemble et effectuaient le rite a
tour de role. J'ai suivi la tournée d'offrandes plusieurs fois avec
plusieurs membres de la famille, pour voir s'ils faisaient
vraiment la méme chose, comme ils me le disaient.

120



L’offrande domestique a Bali

En effet, tous les membres dune méme famille
effectuaient presque entierement le méme rituel. Cependant, j'ai
pu observer quelques légeres variations qui donnent des
informations sur la pratique de ce rituel, et une idée de son
évolution sur une durée plus longue. En voici quelques
exemples.

Le grand-pere posait une offrande a un robinet a droite de
la porte d'entrée de I'ensemble domestique, derriere un mur qu'il
fallait contourner. La jeune génération — son petit-fils nonchalant
et sa petite-fille qui apparait dans le mini-film — n'y mettaient
pas d'offrande, et semblaient méme ignorer l'existence de ce
robinet. Celui-ci avait appartenu a la premiere maison, construite
bien plus tot par le grand-pere lui-méme, et ne servait plus. Le
grand-pere y déposait une offrande, et les jeunes, non.

Un autre exemple : dans la maisonnette qui avait servi de
cuisine et qui servait au moment de 1'étude de débarras, un grand
récipient de pierre recevait une offrande quotidienne. Le grand-
pere a expliqué qu'il avait servi a piler le riz, et de ce fait, il y
posait une offrande quotidienne. Le petit-fils, lui, a dit que cet
objet servait a piler les épices lors des grandes cérémonies, et
recevait donc une offrande. C'était aussi vrai. Les deux
explications se tenaient, et chacun avait donné celle qui était la
plus pertinente pour lui. Ce qui est intéressant dans cet exemple,
c'est que la donnée historique (l'objet avait été installé 1a pour
piler le riz) n'a pas pris le dessus sur 1'expérience personnelle du
jeune (qui avait vu I'objet servant a piler les €pices).

Mes recherches ont révélé plusieurs cas de ce genre, ou
l'adolescent-e qui effectuait le rituel avait des interprétations
alternatives possibles. Dans d'autres cas, il/elle donnait des
réponses erronées, ou ne savait rien dire sur tel ou tel autel ou
il/elle déposait régulierement des offrandes. Il reste possible que
lors du vrai passage a l'état d'adulte qui est la naissance du
premier enfant, ou les nouveaux parents entrent dans le conseil
du banjar et se voient octroyer des responsabilités rituelles,
certaines informations seront transmises. Cependant, force est de
constater qu'au moins jusqu'a la fin de l'adolescence, les jeunes
ne recoivent pas d'explications historiques sur les autels qu'ils
honorent. Et méme en ce qui concerne les adultes, quand on leur

121



Aniko Sebestény

pose des questions, ils ont vite fait de proposer au chercheur de
demander des explications au prétre. Non pas par paresse ou
manque de sympathie, mais voila, la plupart des gens ne savent
pas parler des autels d'un point de vue explicatif ou historique.

Ainsi, la présence des autels apparait, si on en arrive a ce
niveau d'analyse, quelque peu contradictoire. Ces autels ont une
présence trés forte, sont le lieu de rituels impliquant une
communication quotidienne au travers d'offrandes, ce qui
nécessite un investissement en temps et en argent de la part des
personnes les effectuant. Mais ils n'ont pas un contenu
définitivement fixe du point de vue du sens. Ils restent ouverts a
la réinterprétation. Dans un sens, ils sont trés marqués comme
€léments venus du passé lointain. Mais ils ne portent pas les
marques d'une histoire spécifique. De fait, chacun est libre, dans
une certaine mesure, de les réinterpréter, de les sentir
personnellement proches. Ils sont un peu flous.

Je veux souligner que ce flou, ce caractere impersonnel de
ces autels est Iéger. Bien siir, ils ne sont pas tout a fait vides de
sens. L'autel des ancétres, par exemple, renvoie aux ancétres.
Cependant, pour certains autels, le renvoi n'est pas tres clair. Et
méme pour l'autel désigné comme autel des ancétres, ce n'est pas
univoque. L'autel est divisé en trois parties, et comporte
généralement trois petites étageres pour déposer les offrandes.
L'on m'a expliqué que cela faisait référence a Brahma, Siwa et
Wisnu. Ainsi, méme la ou la référence aurait pu étre univoque,
on se rend compte que les interprétations possibles sont variées.
Je ne veux bien slr pas dire que le flou interprétatif est grand,
que les Balinais font leurs offrandes sans savoir ce qu'ils font,
comme le reprochent a la population certains intellectuels
balinais. Mais les savoirs concernant le rite de l'offrande
quotidienne, que les Balinais apprennent a effectuer avant de le
comprendre, est transmis sans forcément beaucoup
d'explications. Ainsi, il reste une marge de liberté importante
dans l'interprétation, et cette interprétation peut changer au gré
de I'age et des situations rencontrées dans la vie.

Il y a donc une dualité tres intéressante entre d'un c6té, un
rituel trés contraignant, ot le contenu des offrandes, le vétement

N

a mettre, le geste a effectuer, les lieux a honorer, tout est

122



L’offrande domestique a Bali

déterminé a l'avance dans les moindres détails, et doit étre
effectué tous les jours ; et d'un autre c6té, un rituel qui est ouvert
a une certaine réinterprétation, qui fait que chaque génération
qui grandit peut la faire sienne au fur et a mesure, peut s'y
adresser en cas de crise, d'examen a passer, de mari qui part, ou
tout simplement de gratitude a exprimer, qui peut étre utilisé
pour formuler des demandes, étre au calme, et se sentir ancré
dans le monde de multiples fagons.

Quand on connait bien quelque chose, on sait I'expliquer,
pense-t-on généralement avec l'esprit formé par le systeme
scolaire occidental. Or, les symboles, les rituels vraiment
importants sont surchargés de sens, parfois contradictoires, et ne
peuvent étre « aplatis » et résumés en une explication simple et
univoque. Galinier (1990) rapporte l'exemple de deux rituels
collectifs qu'il avait étudiés, I'un prolifique, sur plusieurs jours et
avec de nombreux éléments, trés bien transmis, ou les
participants donnaient des explications contradictoires, et un
autre rituel dans une autre communauté, ot malgré les efforts
explicatifs des spécialistes religieux, le rituel était sur le point de
s'éteindre, bien que les participants aient des explications claires
et concordantes a fournir a I'anthropologue. Pour prendre un
autre exemple, la tradition du sapin de Nogl est probablement
historiquement trés opaque pour la plupart des personnes qui le
célebrent. Pourquoi décore-t-on un sapin pour Noél ? Différentes
personnes donneront différentes explications concernant la
signification de cette célébration, et beaucoup diront que c'est
parce que c'est ce qu'ils ont toujours fait depuis leur enfance.
Cependant, c'est un rituel trés important dans la culture
occidentale, trés bien transmis, trés vivace, et chaque année de
trés nombreuses personnes se réunissent autour du sapin.

Les anthropologues débutants et les intellectuels balinais
trouvent bizarre qu'une personne fasse des offrandes tous les
jours a un autel et «ne sache pas» a qui il s'adresse, ce qui
signifie : ne sache pas nommer l'entité qui y réside. Mais
finalement, le nom est-il si important? L'autel est ouvert a
l'interprétation, a la communication. Il est réel dans le présent,
n'a pas besoin de justification historique venant du passé, ou
d'autre chose que de la pratique méme, qui est complexe, et qui

123



Aniko Sebestény

permet d'interagir avec un lieu rituellement chargé en donnant
une interprétation personnelle pertinente (Sperber 1989) a ce
rituel si le besoin s'en présente.

Ainsi, en rapport avec le rite de l'offrande quotidienne, je
peux formuler ici I'nypothese du flou nécessaire : je considere
que c'est justement la non-transmission de certains éléments qui
permet a d'autres éléments d'€tre bien transmis et que c'est la
non-transmission de certaines connaissances théoriques et
historiques qui permet une transmission tacite efficace de ce
rituel, en lui donnant un flou nécessaire a sa flexibilité, a sa
possible réinterprétation, réactualisation et réappropriation par
les générations qui se suivent.

Contact avec le monde du tourisme

Les Balinais travaillent pour les touristes. Ils apprennent a
les connaitre. Pour les petits, a ne pas en avoir peur. Les
touristes viennent de loin, ont d'autres dieux, sont souvent
athées. Mais 1'ancrage des Balinais est tres local, ce n'est pas une
religion monothéiste qui impliquerait que I'existence de leur dieu
exclut l'existence des autres dieux. Au contraire, le village d'a
coté a des divinité€s un peu différentes, chaque famille a ses
propres ancétres : il est normal que des gens qui viennent de tres
loin aient une religion différente (Pouillon 1993). Cela ne va pas
perturber l'importance des ancétres et divinités locales. Les
Balinais qui travaillent dans le tourisme connaissent souvent
bien la culture occidentale. Ils parlent anglais, savent ce que les
touristes attendent d'eux. Les groupes de rock par exemple
connaissent et chantent de facon convaincante les chansons
préférées des occidentaux vieillissants pour leur donner la
nostalgie de leurs jeunes années. Ces Balinais cotoient tous les
jours ces étrangers qui ont beaucoup plus d'argent qu'eux. Les
divinités des occidentaux sont-elles plus puissantes? Faut-il en
changer ? Peut-€tre avant méme que ces questions ne se posent,
si elles se posent, le retour quotidien chez soi ré-ancre le
Balinais dans sa culture traditionnelle, avec tout ce qu'elle
comporte d'ancrages et d'obligations, comme par exemple le
respect de ses ancétres, la conviction qu'il faut absolument faire
les rituels définis par la religion, l'importance de 1'adhésion au

124



L’offrande domestique a Bali

banjar, la participation financiere aux cérémonies de la famille
et des banjars. Méme 1'étudiant balinais le plus athée que j'aie
connu a expliqué qu'il aurait besoin du soutien de son banjar
pour accomplir ses rites funéraires : il devait rester intégré a sa
communauté au moins pour pouvoir mourir décemment.

A T'ancrage produit par les divers rituels, il faut ajouter
l'effet miroir du tourisme, présenté de facon treés documentée par
Michel Picard (1992, op. cit.). Les touristes viennent de loin
pour admirer la culture balinaise, ses danses, ses cérémonies.
Ceci donne aux Balinais une conscience et une image positive
de leur culture et de la valeur de celle-ci.

La rencontre ne se fait certainement pas sans accroche
aucune, et les intellectuels balinais réfléchissent a la meilleure
facon de sauvegarder les valeurs balinaises, notamment dans le
cadre du mouvement Ajeg Bali, pouvant se traduire par Debout
Bali (Picard 2009). Cependant, le tourisme a été lancé a Bali de
fagon intelligente, avec les trés grands hotels construits au départ
loin des villes balinaises qui devenaient des sites culturels a
visiter plutdt que des territoires a inonder de la présence
constante de touristes. Au fil des années, 1'lle a été petit a petit
envahie par des touristes, mais il semble que la culture balinaise
a eu le temps de s'adapter, et que 1'intérét des touristes pour la
culture locale a de beaucoup allégé l'effet d'érosion possible de
leur présence. De tres nombreuses petites structures d'accueil ont
été construites, ou les touristes coOtoient la vie culturelle et
religieuse de Balinais. C'est d'ailleurs I'un des attraits de Bali :
pouvoir voir de pres, a peu pres partout, des pratiques rituelles
que les Balinais font pour eux-mémes, leur communauté, leurs
divinités, et pas pour les montrer aux touristes.

Méme une réussite financiere dans le monde du tourisme
est recadrée dans la pratique religieuse comme un effet de
l'influence bénéfique des ancétres, qui doivent en étre remerciés
par de somptueuses cérémonies. La religion est un cadre plus
large que la modernité et englobe tous les aspects de la vie des
Balinais, tourisme, €conomie et modernité inclus. Rien n'y
échappe. Ce pouvoir de réinterprétation, de recadrage donne sa
force. L'alternative n'est pas de quitter la religion pour se jeter
dans le monde des touristes, car chaque retour a la maison

125



Aniko Sebestény

rappelle l'importance du monde invisible. Ainsi, on peut faire la
féte avec les touristes, travailler dans un environnement hotelier,
gérer un café internet, puis rentrer a la maison et prier, et faire
les deux entierement, sans que l'un n'interfére vraiment sur
l'autre.

Conclusion

Lorsque le tourisme de masse est arrivé sur cette ile de 4
millions d'habitants, dans les années 1970, les spécialistes ont
prédit la disparition prochaine de ses rituels, balayés par la
vague du tourisme avec tout ce que cela implique de
déracinement, d'érosion des valeurs traditionnelles et des liens
de communauté (Picard 1992, op. cit.).

Or, nous voila en 2013, et la tradition se porte bien, les
Balinais continuent d'étre fideles a leurs cérémonies, a leur
communauté familiale, de village et de quartier. Ce que j'ai
dénommé « culture traditionnelle balinaise » est 1a et offre un
cadre cohérent aux Balinais dans lequel la plupart s'inteégrent.

Ma recherche montre que le rituel de l'offrande
quotidienne domestique joue un role crucial dans la conservation
et la bonne transmission de la culture traditionnelle balinaise, il
en est l'un des piliers. Il ancre chaque jour la personne dans la
vision du monde de la communauté hindoue balinaise dans un
sens large, notamment car il réactive tous les jours la présence
du monde invisible et l'importance des ancétres. Il ancre la
personne dans sa lignée, dans son cadre familial. Il fournit un
étayage émotionnel par le sentiment profondément fondé de ces
ancrages, et par la pratique quotidienne d'une discipline des
émotions exigée par le rituel méme.

Avec cet ancrage quotidien, on ne s'imagine pas quitter sa
famille sur un coup de té€te, par exemple. Ou passer a une autre
religion. Avec cette croyance tous les jours présupposée et
réactivée, de facon obligée mais non dogmatique, l'enfant qui
grandit acquiert une vision structurée du monde, de sa place
dans sa famille et dans le monde visible, et dans l'au-dela.
L'ancrage personnel et existentiel que donne la religion balinaise
est renforcé par tout le contexte culturel éminemment religieux
de Bali : les temples, les autels dans toutes les rues, dont le poids

126



L’offrande domestique a Bali

et la présence sont renforcés encore plus par les rituels
d'offrande quotidienne. Mais il y a aussi un flou, une marge de
liberté d'interprétation qui permet aux jeunes comme aux adultes
d'utiliser cet ensemble de rituels pour répondre a des événements
nouveaux.

Bibliographie

Bloch Maurice (1991). Language, Anthropology and Cognitive
Science. Man, vol. 26, p.183-198.

Csibra Gergely, Gergely Gyorgy (2006). Social learning and
social cognition : The case for pedagogy, in Munakata Y. &
Johnson M.H. (Eds.), Processes of Change in Brain and
Cognitive Development. Attention and Performance XXI,
Oxford : Oxford University Press, p. 249-274.

Galinier Jacques (1990). Regles, contexte et signification des
rituels, notes américanistes sur deux propositions de
Wittgenstein, in Blondeau A.-M. et Schipper K. (dir.). Essais sur
le rituel, vol. Il. Louvain : Peeters, p. 201-205.

Geertz Clifford (1973). Thick Description : toward an
interpretative theory of culture, in Geertz C. The interpretation
of cultures. Selected essays by Clifford Geertz. New York :
Basic Books.

Geertz Hildred, Geertz Clifford (1975). Kinship in Bali.
Chicago : Chicago University Press.

Haratani T., Henmi T. (1990). Effects of Transcendental
Meditation on health behavior of industrial workers. Japanese
Journal of Public Health, n°37,p.729.

Hatchuel Francoise (2010). L'école, lieu de passage et de
transmission : un regard anthropologique et clinique. Nouvelle
revue de psychosociologie, 2010/1 n°9, p. 105-120.

Houdart Sophie (2007). La cour des miracles. Ethnologie d'un
laboratoire japonais. Paris : CNRS Editions.

Houseman Michael (2003). Vers un modele anthropologique de

la pratique psychothérapeutique. Thérapie Familiale, Genéve,
Vol 24,n° 3, p. 289-312.

127



Aniko Sebestény

Kennedy Margrit et Lietaer Bernard (2008). Monnaies
régiona]es : de nouvelles voies vers une prospérité durable,
Paris : Ed. Charles Léopold Mayer.

Morin Olivier (2011). Comment les trac{itions naissent et
meurent — La transmission culturelle. Paris : Ed. Odile Jacob.
O'Regan J.K. (2001). Thoughts on Change Blindness, in Harris
L.R. & Jenkin M. (Eds.). Vision and Attention. Berlin : Springer,
p- 281-302.

Otis Leon S.(1974). If Well-Integrated But Anxious, Try TM,
Psychology Today,Vol.7,n° 11, p. 45-46.

Ottino Arlette (2000). The Universe within : A Balinese village
through its ritual practices. Paris : Karthala.

Ottoson J.-O. (1977). Swedish National Health Board Report on
Transcendental Meditation, Socialstyrelesen D : n° SN3-9-
1194/73 (ministere de la santé suédois).

Picard Michel (1992). Bali, Tourisme Culturel et culture
touristique. Paris : L'Harmattan.

Picard Michel (2009). From Kebalian to Ajeg Bali. Tourism and
Balinese Identity in the Aftermath of the Kuta Bombing, in
Hitchcock M., King V.T. and Parnwell M. (Eds). Tourism in
Southeast Asia : Challenges and New Directions. Honolulu :
University of Hawai’i Press, p. 99-131.

Piette Albert (2009). Anthropologie existentiale. Paris : Pétra.
Phelan Michael (1979). Transcendental Meditation. A
revitalization of the American Civil Religion. Archives de
sciences sociales des religions, n° 48.1, p. 5-20.

Pouillon Jean (1993). Le cru et le su. Paris : Seuil.

Sperber Dan (1982). Le savoir des anthropologues. Paris :
Hermann.

Sperber Dan et Wilson Deidre (1989.) La pertinence
communication et cognition. Paris : Ed. de Minuit.

Wikan Unni (1990). Managing turbulent hearts : A Balinese
Formula for Living. Chicago : University of Chicago Press.

128



	cover.pdf
	Article Transmission familiale seul.pdf

